

# Volume 1, Issue 4, January 2024



Printed and Published by

# Veda Samskruti Samiti

Malkajgiri Hyderabad TS ----- vEda vaaNee ------

ISSN 2583-9020

## Address

Veda Samskruti Samiti (VSS) 13-1-62 & 13-1-47/1, Veenapani Nagar, Malkajgiri, Hyderabad, Telangana, India

## Aim and Scope

The e-journal, **vEda vaaNee**, is open to all bona fide scholars in Vedas, Vedangas, Vedantic, Sanskrit and other allied subjects of Sanatana Dharma. The journal is intended to publish articles, reviews, and news including conferences, details, proceedings, meetings, PhD projects of students etc. We may consider a column of answers to comments on articles published in the journal, with final comment by the author. The present journal is a platform where scholars from different disciplines can examine and explore the inter-related nature of the disciplines of Vedas and Sanatana Dharma using a holistic approach.

## Frequency: Quarterly

# ISSN 2583-9020

# Peer Reviewed Journal

A quarterly International Journal on Research in Vedic scriptures, Sanatana Dharma literature and related science and technology. It is monitored for style and content by the Editor-in-Chief and the Editorial team.

## Patron: Sri Akella Hemakanta Prabhakara Rao, Founder & President of VSS

# **Editorial Board**

- 1. Sri Akella Hemakanta Prabhakara Rao
- 2. Lt Col Dr. Akella Amarendra Babu Managing Director
- 3. Dr. Raghava S. Boddupalli Editor-in-Chief
- 4. Dr. S(T)Visalakshi Senior Editor
- 5. Dr. (Smt.) Ratnam Challa Editor
- 6. Captain (Dr.) Dinishah Bharadwaj Singh Editor

# Board of Scholars & Scientists (BOSS)

- 1. Swamini Sadvidyaananda Saraswati
- 2. Brahmasri Narendra KaprE GhanapaaThi ji
- 3. Dr. C.S.R. Prabhu
- 4. Dr. K.V.R.S. Murthy
- 5. Professor C.L. Prabhakar
- 6. Dr. R.V.S.S. Avadhanulu
- 7. Dr. Chirravuri Sivaramakrishna Sarma
- 8. Justice Sri Shiva Shankar
- 9. Dr. S(T) Visalakshi
- 10. Smt. Leena Mehandale, IAS
- 11. Dr. Madhusudan Penna
- 12. Sri Vasudevan Rajagopalan Iyengar
- 13. Dr. S.P. Kumar
- 14. Dr. D. Viswanatha Sarma
- 15. Dr. Raghava S. Boddupalli
- 16. Prof. G S R Krishna Murty
- 17. Lt Col Dr. Akella Amarendra Babu

## Management Team

- 1. Lt Col Dr. Akella Amarendra Babu
- 2. Sri. Challa Chitti Babu
- 3. Smt. B.K. Lalitha
- 4. Sri. Ramakrishna Vemuri
- 5. Sri. G. Subrahmanyam
- 6. Sri. K.D.L.V. Prasad
- 7. Sri. K. Raghavendra Rao
- 8. Sri. Chivukula Balaji

- Managing Director
- Senior Executive Manager
- Senior Manager
- Consultant
- Consultant
- Consultant
- Consultant
- Consultant

# Author Guidelines

All authors should conform to the following guidelines:

- Use Times New Roman Font throughout the manuscript. The Title of the article should be in 18 pt font size and centered to the page. Author/s names and their affiliations should be in 11 pt font size. Author/s names should be in 11 pt font size. The Remaining text should be typed in Times New Roman 12 pt font size.
- The manuscripts can be written in any of the four languages: Samskrutam, Hindi, Telugu and English
- Devanagari / Sanskrit words should be in 'Shobhika Regular' font. The font may be Shobhika Regular Font For Devanagari Script download from the link below.
  - <u>https://eng.m.fontke.com/font/18459195/download/</u>
- The number of words should be less than 7000 words and less than 15 pages including bibliography and profiles.
- Footnotes, if any, should be put at the bottom of the text.
- Brief profile of the authors with a passport size photo should be given at the end of the manuscript after bibliography in 100 120 words.
- Plagiarism policy: Every manuscript should accompany a similarity index report in Turnitin plagiarism check software. The similarity percentage should not exceed 10%.
- Plagiarism check shall exclude the following:
  - All quoted work with the necessary permission/attribution.
  - References, Bibliography, table of content, preface and acknowledgments.
  - The generic terms, laws, standard symbols and equations
- All manuscripts should contain the following information.
  - Title of the manuscript
  - List of authors and their affiliations including full name, name of the affiliated institution/organization, email id and full address. Prefix with star mark for the corresponding author.
  - List of abbreviations, if any.
  - Abstract not exceeding 150 words
  - Brief Introduction to the topic of the manuscript

- Detailed description on the subject matter of the topic
- Summary of the manuscript
- Future work on the topic
- Bibliography. List all references serially numbered as their reference appear in the text. All the references should be referred to in the body of the paper at the appropriate level with the serial number of the reference in square brackets.
- The bibliography may include reference books, Journal papers, Conference papers, website urls, publications by any authentic organizations.
- All the manuscripts shall be authentic and should be supported by Veda PramaaNam. Suitable quotes in samksritam, from Veda Vaangmayam, shall be included at appropriate places in the paper to support such authenticity. Term Veda Vaangmayam include all Vedaas including Samhita, BrahmaNas, AaraNyakas, Upanishads, Vedangas, +, Itihaasaas, PuraNaas, all dharma shastras and sootras , Bhaashyams of all these vaangmaya granthas and Reputed Granthas, Kavyas, Kathas, etc written based on these veda vaangmaya granthas.
  - In the case of a research manuscript, describe the present status and research findings.
- For copyright purposes, manuscripts should not have been already published or in the press or accepted in any other forth-coming publications.
- The sender of the manuscript is the person responsible for any copyright violations, in case author and sender are different. Otherwise the corresponding author is responsible for the copyright violations.
- Accepted manuscripts will be published in the first available issue of the journal.
- The Publishers and Editors are not responsible for any wrong info (if accepted) and for any violation to the Copyright of any submitted item.
- Acceptance and Rejections of Manuscripts: 'Veda Samskruti Samiti 'and their 'Editorial Board', reserve their rights either to accept or reject any work or manuscript or article or paper, at their sole discretion, without assigning any reasons whatsoever there for, to anyone. In case of any disputes, the decision of the Patron of this Journal; 'vEda vaaNee' is final.
- Checklist for Authors before submission of the manuscript:
  - 1. Authors have to submit the manuscript in two column format.
  - 2. Copyright document to be signed and submitted.
  - 3. Plagiarism check report has to be submitted.
  - 4. Author's affiliation details, brief profile, email address, mobile number and passport size photo has to be submitted.
  - 5. The article should be submitted in MS word and PDF formats.

# Copy Right Certificate

Date:

Signature of the Sender /Corresponding Author

Station:

Full Name :

Address :

Phone No.;

eMail Id :

# **Ethical Values**

We, the **vEda vaaNee** publishers, strive to promote the best practice in the academic arena and maintain integrity in all of our publishing activities. We follow the Recommendations for the Conduct, Reporting, Editing, and Publication of Scholarly work in the Code of Conduct and Best Practice Guidelines for Journal Editors issued by the <u>Committee on Publication Ethics (COPE)</u>.

All of our publishing activities are guided by the following core ethical values:

- Authors are encouraged to make a clear statement about contributions to their work.
- **Originality**: Authors must guarantee the submitted manuscript was originally written by them. The work must not have been published previously nor be under consideration for publication elsewhere. If the work and/or words of others are included, they must be appropriately cited or quoted.
- **Data access and citation**: Authors may be requested to provide the raw data relevant to the manuscript for editorial review. They should also be prepared to provide public access to such data. Data must be cited in the same way as article, book, and web citations and authors are required to include data citations as part of their reference list.
- Acknowledgement of sources: The authors should properly acknowledge any work in the manuscript that has been contributed by others.
- **Declaration and conflicts of interest**: All submissions must include disclosure of all relationships that could be viewed as presenting a potential conflict of interest.
- **Reporting standards**: Authors of original research manuscripts should present an accurate account of the work performed as well as an objective discussion of its significance.
- Authors' ethical statement: Authors are accountable for all aspects of their work (including full data access, data integrity, and the accuracy of the data analysis) in ensuring that questions related to the accuracy or integrity of any part of the work are appropriately investigated and resolved.

**Laws and Courts:** Laws of Government of India and State of Telangana, including all cyber laws are applicable. The legal Jurisdiction would be to the courts situating at twin cities Secunderabad and Hyderabad.

# Call for Paper – vEda vaaNee e-Journal

## With the blessings of paramaatma Our Quarterly 'vEda vaaNee' Journal -online, started on Shankara Jayanti day 25<sup>th</sup> April 2023 is allotted ISSN 2583-9020

Journal Home Page Link: https://vedasamskrutisamiti.org.in/veda-vaanee-ejournal/

Dear Author,

The vEda vaaNee is an open access and blind reviewed e-Journal. The authors are invited to submit their papers for publishing in the forthcoming issue of 'vEda vaaNee'. The **Volume 2**, **Issue No. 1**, of the Journal will be published in **April 2024**.

The research articles related to Vedic Sciences, Sanaatana Dharma and Vedic Knowledge in general are published in this e-Journal. Please go through the 'Instructions for the Authors' at <u>https://vedasamskrutisamiti.org.in/instructions-to-the-authors/</u> for guidelines for preparation of manuscript. Please go through the links on Ethical values, Review Policy, Plagiarism Policy and Copyright form in our website <u>https://vedasamskrutisamiti.org.in/veda-vaanee-ejournal/</u>

# **Deadline for Submission of the manuscript is 31 March 2024 for the Issue 1 Vol 2 of the Journal to be published in April 2024.**

Submit your articles as word document by email (put VV followed by title of the paper and name of the corresponding author in the subject line) to <u>editor.vEdavaaNee@gmail.com</u>

Articles will be published on First Come First Served based on acceptance of the same.

vEda vaaNee e-journal is an OPEN access publication.

Your Sincerely, for 'vEda vaaNee' e-Journal

**Lt Col Dr. Akella Amarendra Babu** Journal Managing Director Veda Samskruti Samiti (VSS) e-mail: <u>vedasamskruti@gmail.com</u>

# CONTENTS

Volume 1, Issue 4, January 2024

# Section - 1 – Research Articles

- 1. Trika and Advaita Vedānta Philosophies in Relation to Nātya ...... 12 28 Padmaja Suresh
- **3.** Ayurveda and its Relevance with Contemporary Medical Sciences....... **37 46** *G. Pallavi and K.S. Dutta Sharma Ganti*
- **4. Glimpses of Spirituality in Vedanga Jyotisha** ...... **47 51** *Hemalatha Rallapalli and Rajesh Mirdoddi*

# Section - 2 – Sanatana Dharma

| 1. | జగద్గరువుల ఆశీస్తులు 53 – 5              | 6  |
|----|------------------------------------------|----|
| 2. | Sadguru Sri Sivananda Murthy Garu 57 – 5 | ;9 |
| 3. | श्रीमाता चतुष्टष्टि उपचारः               | 60 |
| 4. | <b>Sri Gaņeśa Suktam</b>                 | 0' |
| 5. | సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త                     | 15 |
| 6. | గ్రంథ సమీక్ష – అభిశ్రవణమన్ర్రా:          | 6  |

# Editorial Page ----

On behalf of the *vEda vaaNee* journal, the Editor in-Chief would like to thank all the scholars who have contributed articles to the journal, as it reached a milestone in successfully publishing its **Volume 1** containg four issues on time. In each issue, we have published five research articles in Section 1. And there are 19 research articles published by various authors across India. These articles belong to different subjects of Vedas, Science, History, Arts, Music and Dance. In the Section 2, the Sanatana Dharma, in each issue, we have published latest information/news from the four Matts established by Sri Adi Sankaracharya. Also, five articles on Sanatana Dharma are published. *Grantha Samiksha* (Book Review) is introducted from issue 3. In this regard, the Editorial team wishes to thank all the reviewers' who have timely reviewing the articles, to increase the quality of the publications and also helping us in various ways for effective publication of the journal.

We are happy to inform that the journal is approved by the ISSN National Centre India, National Science Library, New Delhi and the number is **ISSN 2583-9020** on August 20, 2023.

From this point, we wish to take it forward the *vEda vaaNee* journal with more research articles on Science and Sanatana Dharma, which is the main theme of the Veda Samskriti Samiti (VSS), Hyderabad.

The journal, **vEda vaaNee**, is an OPEN access publication. There is no subscription either to publish or to purchase an article for this journal. The journal and the published articles can be obtained from the website, <u>https://vedasamskrutisamiti.org.in/veda-vaanee-ejournal</u>.

Editor in-Chief vEda vaaNee e-journal





# Section One Research Articles





## Trika and Advaita Vedānta Philosophies in Relation to Nātya

#### Padmaja Suresh

Assistant Professor, Dept. of Bharatanatyam, University of Silicon Andhra, California, USA

#### Abstract

Nātya, the performing art consisting of music, dance, and drama traces its origin to the Nātya Veda given by Brahma and transferred to the holy hands of the sage Bharata. A feeling of 'me to we' and 'many to one', is seen to thereby transcend the physical self to a state of bliss or 'Ananda'. All aspects in the arts, remain not just identified individually, but become a holistic therapy, whereby one can experience 'Santam' (equipoise) and 'Samatvam' (equanimity). A 'Samādhi' (experience of oneness with the divine) state is also at times within the reach. Trika Tāntric Saivism gives the complete matrix of energy, the physical reality being only one part. Spandā is the energy that permeates the Universe during its process of evolution from which all existence evolves. Divine Consciousness is not simply cold, inert intellection. Nātya leads to the discovery that this Jiva is Śiva- Śakti. Enacting several roles, the artiste travels from third person to second, then to first person and finally, 'No Person'. Like the selfrealised Yogin, one experiences oneself as a sheer actor in the drama of life, in various roles of outer being but remaining absolutely detached from the entire play. The dancer - actor and spectator participate in Śiva's Bliss of Śakti. Rasa is the reduction of objective identities to recognize the one Subject – Śiva. Advaita remains as the one and only Satya- Truth. The entire act of creation and presentation is a Sādhana with the inherent flexibility which has facilitated the unbroken continuity at one level, and constant flux, at the other.

#### Discussion

gītādivisayāsvādāsamasaukhyaikatātmanaļ | yoginastanmayatvena manorūdhestadātmatā || Vijnāna Bhairava Tantra, verse 73.

Meaning - When a Yogi becomes mentally one with the incomparable joy of song and other objects, there is expansion of his mind and complete identity with the source of bliss.

**Trika** is a philosophy belonging to the Tantra school. Tantra exists in Vaiśnava, Śaiva, and Śākta forms, among others. The whole Universe is a creation of a divine consciousness (Sivā) and his active will-power (Śakti). Trika system by itself falls into three categories- the ritual- Āgama, vibration-Spanda and the self-recognition- Pratyabhijna. Spanda or Sphurana is the inner rhythm, an irrefutable truth of life. Pratyabhijnāhrdayam is the process whereby the limited citta becomes the limitless citi/chit. Māya, the illusory nature of the universe is conceptualised as Māya Śakti - the divine mother who causes humans to identify with illusory forms, preventing them from seeing the fundamental reality of their inseparability from the divine.

**Śiva Sūtras** of Vasugupta, in its philosophical aphorisms refers to Ātma as Nartakaḥ Ātma, Antarātma as theater and Indriyās as spectators. This is the pathway for man -Nara with the means of artistic energy- Śāktopāya, whereby he attains without any hardened ways, the state of Śivam, joyfully. The experience is eternal unitariness or Abheda through the pathway of unity in difference or Bhedābheda, originally starting from the empirical level or

Bheda. It is in modern terms, the movement from existential to the phenomenal levels. The vibration within the artist's and the spectator's hearts, recognizes the center of a mystical Cakra- Bindu as Śiva, inseperably dancing with Sakti. Artistic bliss is the experience towards becoming absorbed into light and its awareness- the concept of Prakāśa and Vimarśa, which forms the foundation of Tantrāgama as 'Spandānanda'. Abhinavgupta's Tantrāloka is the most comprehensive and authoritative text on Trika. This text expounds with clarity the Āgamic traditions of Kashmir Śaivism and the philosophical background for the Locana and Abhinavabhārati, the commentaries by Abhinava on Ānandavardhanā's Dhvanyāloka and Bharatamuni's Nātva Śāstra . This system holds that every appearance is a manifestation, partly or wholly of the ultimate substratum and the world is Vāngmaya - blissful projection of the vibrating Self.

tathāhi madhure gīte sparše vā candanādike | mādhyasthavigame yāsau hṛdaye spandamānatā || ānandašaktiḥ saivoktā yataḥ sahṛdayo janaḥ || TĀ, 3/209-210.

Advaita literally means "not two"; non-dualistic. Advaita being Vedānta encompasses oneness and goes even beyond (oneness is an affirmation, and "advaita" is a negation; the negation of duality encompasses the affirmation of unity). Its consolidator was Ādi Śankara (believed to be CE 788-820). Ādi Śankara expounded his theories largely based on previous teachings of the Upanishads and his own Guru Gaudapāda. In this philosophy, when a human being tries to know the Cosmic Spirit (Brahman) through his mind, Brahman becomes the Supreme Lord (Īśvara), under the effect of an illusionary power of Brahman called Māya. An analogy is given that when the reflection of Brahman falls upon the mirror of Māya, its image is seen as Īśvara. The material universe and the appearance of the single Ātman to be seen as innumerable individual souls are also because of Māya. God is still perfect and untouched, just as a magician is not surprised by his own magic. True knowledge of the Brahman is the only way to liberation; when Māya gets removed. The key source texts for all schools of Vedānta are the Prasthānatrayi- the canonical texts consisting of the Upanişads, the Bhagavad Gita and the Brahma Sūtrās.

"Brahman is the only truth, the world is unreal, and there is ultimately no difference between Brahman and individual self"- says Śankara's commentary on Prasthānatrayi.

Advaita Vedānta extolls the role of the Gurū. Gurū in the Mūndaka Upanişad [1.2.12] is learned in the Vedic scriptures and sampradaya and established in Brahman; must have realized the oneness of Brahman in everything and in himself. The seeker must serve the Gurū and submit questions with all humility in order to remove all doubts (Bhagavad Gita 4.34). According to Adi Śankara, God, the Supreme Cosmic Spirit or Brahman is the One, the whole and the only reality. Brahman is infinite, omnipresent and omnipotent. It is the transcendent reality of all Being. It is the basis of the material world, which in turn is its illusionary transformation. Brahman is said to be the purest knowledge itself and is ever - lustrous like a source of infinite light.

There are stages in attaining this pinnacle. In the Āgama, Bhakti precedes Jñāna, i.e., the Sādhaka acquires Jnāna by Bhakti, whereas in the Vedanta, Jñana precedes Bhakti. Māva is the most important contribution of Ādi Śankara. It is that complex illusory power of Brahman, Āvarana, which causes the Brahman to be seen as the distinct material world. It is commonly said that it has two main functions - one is to "cover up" Brahman from the human minds and the other is to present the material world in its stead. Māya is also indescribable. It is neither completely real nor completely unreal - hence it is indescribable. Its shelter is Brahman, but Brahman itself is untouched by the profanity of Māya. It is temporary and is destroyed with "true knowledge". Even energy, Śakti, is Māya- Śakti according to Śankara who has resolved the problem created by Sankhya which stated dual roles of Purusha and Prakriti that they never join or unite but may come close to each other. This way, one never found solutions to practical problems for which Advaita has the simple answer - that there IS just one Purusha, Consciousness, which words can neither describe nor express- Avarnaniya, Anirvachaniya. Īśvara is Brahman with Māya, - the manifested form of Brahman. Adi Śankara uses a metaphor that when the "reflection" of the Cosmic Spirit falls upon the mirror of Māya, it appears as the Supreme Lord. The Supreme Lord is true only in the pragmatic level - his actual form in the transcendental level is the Cosmic Spirit.

**Īśvara** is Saguna Brahman or Brahman with innumerable auspicious qualities. He is both immanent and transcendent. He may be even regarded to have a personality. He is the subject of worship. He is the basis of morality and giver of the fruits of one's Karma. However, he himself is beyond sin and merit. He rules the world with his Māya - his divine power. Isvara can also be visualized and worshipped in anthropomorphic form as deities such as Vișnu, Devi, Śiva or any other form. In the pragmatic level, whenever we talk about Brahman, we are in fact talking about God is the highest knowledge God. theoretically possible in that level. Devotion (Bhakti) will nullify the effects of bad Karma and will make a person closer to the true knowledge by purifying his mind. Gradually with fervent practice, the difference between the worshipper and the worshipped is also removed at the time of liberation. The distinct features of Tantra that may differ from this philosophy are -

"The peculiar metaphysical position of the Tantra consists in the theory of Abhāsa. It rejects the Vivartavada of Neo-Vedanta, because the world is not originally a false appearance due to error. It is real in the same way as an image is real, but it has no existence apart from the medium in which it is manifested. Its existence is only the existence of the medium. To the Vedantist the world appears as such to the ignorant owing to his ignorance and in the last analysis, it is resolved into Māya which is not identical with Brahman and is material: but to a Tantrist the world is real and is expression of the Cit Sakti or Free Will of the Lord, really spiritual in essence like the Lord Himself. In the last resort it turns back into the Cit Śakti which is never withdrawn, for the Will (svātantrya) remains, even after the world has disappeared. The Vedanta system has had to fall back on the doctrine of Vivarta, because it denies in a sense Svātantrya to Pure Caitanya. The first stadium of creation is thus a Ābhāsa. The second stage shows how the Cit Sakti, already appearing (Ābhāsamāna) in the Pure Caitanya,

further progresses. Māya emerges on the scene now and the Vivarta is the logical outcome. The third stage marks how Māya becomes productive. This is the Parināma or Evolution which gets on till the bhūtas spring into manifestation. The fourth stage which represents creation out of the bhūtas is known as Ārambha or physico-chemical process of genesis. From the supreme stand-point of Tantrā, however, the entire creation is an Ābhāsa" [1].

Although Trika Saivism stands for non-dualism like Advaita Vedānta's absolute truth, it accepts the apparent reality of the world as creative manifestation of Iśwara. Parama Śiva has two aspects, transcendental and immanent. Self-awareness is a matrix of creative desire, containing the universe as a seed that has the tree. Consciousness is not a cold, inert intellection. It is a dynamic throb of life, a Tantra where body and mind, spirit and matter are employed with the goal to be surpassed. "Philosophy in the sense of vision is also a way of experiencing reality: in this it comes close to basic assumptions of literature and literary theories. The distinction between literature and philosophy becomes more superficial when we examine the two with reference to Trika. Not only do they share a common theoretical assumption, but also the methods and modes of exposition are similar" [2]. Like Advaitavedānta, Trika is monistic, vet like Vaishnavism it is theistic, like Yoga it is practical, like Nyāya it is logical and also soothing like Buddhism.

**Tantrās** have been revealed by Lord Śiva through his five mouths namely Iśāna, Tatpurusha, Shadyojāta, Vāmadeva, and Aghora. These very five mouths represent his five energies namely Citśakti (consciousness), Ānandaśakti (Bliss), Ichhāsśakti (will), Jnānaśakti (knowledge) and Kriyāśsakti (Action) respectively. When these aforesaid five energies of Lord Śiva unite with each other in such a way that each of these takes hold of the rest simultaneously, they reveal sixty- four Bhairvatantrās which are ultimately monistic.

āngikam bhuvanam yasya vācikam sarvavānmayam |

āhāryam candratārādi tam numah sātvikam sivam  $\parallel 1 \parallel$ 

'Nandikeśvara's Abhinayadarpanam in its 1<sup>st</sup> verse, says- I bow down to Lord Siva, who is the personification of the sentient being whose movement (sāttvika), of the body/comprising of limbs (āngika) denotes the universe (of space, time, matter and energy) and happenings in the universe, words emanated from whom (vācika) is the source of all sounds (spoken - heard and unheard) and who is adorned by moon and stars (āhārya) the celestial objects. Abhinaya is made up of Abhi -towards and naya - to carry. It means representing a play towards the spectators. It discloses to spectators the play by means of words, gestures, costumes and essence-Sattva. Abhinaya is of four kinds:

- 1. Āngika : Body movement and gesture
- 2. Vācika : Spoken words, songs and music
- 3. Āhārya : Costumes and makeup
- 4. Sāttvika : Innermost emotional traits

It is perhaps through dance and drama that the puzzles inherent in philosophical discourse, find their meaning through psychological impacts. "The psychological state proceeding from the thing which is congenial to the heart, is the source of the sentiment and it pervades the body just as fire spreads over dry wood" [3]. It is Bhattanāyaka who introduced Sādhāranikarana theory- the in psychology generalization of Rasa realization, says Abhinava. The artist who allegorically passes the doorways of Mrtyu and Niyati, is able to face death of the individual ego and work out Kārmic baggage and is joined in this sublimation by a Rasika in whom is absent; a conditioned mind. The dramaturgy treatise is a perfect example of Parāvidyā or transcendental knowledge. The Self IS vibration in essence and the mind is the instrument of tasting, free of all obstacles and devoid of egoistic perceptions. The subject gets immersed in a camatkāra- 'pure white' magic wherein no distinction of oneself and others lies. Tāntric Śaivism gives the complete matrix of energy, the physical reality being only one part. Spanda is the energy that permeates the Universe during its process of evolution from which all existence evolves. It is the dynamic aspect, the Sakti that pulsates, throbs with a myriad emotions and expressions. In Traipura Siddanta [tenets of the Tripura], the first tenet is 'SAT TRIMSAT TATVĀNI VIŚVAM"- the thirty-six Tattvās constitute the universe. Examining Trika and Nātya Śāstra together on the basic- Sāmānya, hidden- Guhya and metaphysical -Samādhi levels, we see that the commentary has connected the thirty-six chapters to the thirtysix Tattva-s in Trika. Replicating the stage as a Vedika, there is coexistence of Agamic Pūja with Nātya and theatre being a micromodel of the universe. The space is enlivened, given breath and soul, infusing Pranapratishta and consecration of all entities like in a worship.

**Nātya Śāstra**'s arrangement in thirtysix chapters is believed to correspond to the basic principles of Trika, through which an individual becomes limited to enjoy the world but gets transformed into the divine with real knowledge. The Sāmkhya philosophical school is indeed the forerunner of Trika Tantra and eleven aspects are further added in the latter, to the twenty-five derivables of the former. The enumeration is-

- Puruşa Consciousness, spirit
- Prakrti/Citta Nature, raw materiality
- Buddhi/ Mahat Intellect, discrimination
- Ahamkāra Ego, I sense
- Manas Mind
- Jñānendriyās Cognitive sense organs [five]
- Karmendriyās Action organs [five]
- Tanmātras [five]
- Pancamahābhūtas [five]

To the above are added the following:

 Śiva, Śākti, Sadāśiva, Īśwara, Śadvidyā along with Māya and the five Kancukās [limitors Kalā, Vidyā, Rāga, Niyati and Kāla]. The correspondence wherein Abhinava sees his Lord manifesting as the many in the very beginning verses, establishes the veracity of the path of Trika

yastanmayānhṛdayasamvadanakrmeṇa drākcitraśaktigaṇabhūmivibhāgabhāgī | harṣoḷḷasaṭˈparavikārajuṣaḥ karoti vandetamām tamahamindukalāvatamsaṃ || 1 ||

#### șadtrimśa

kātmakajagadgaganāvabhāsasamvinmarīcicay acumbitabimbaśobham | şadtrimśam bharatasūtramidam vivṛṇvanvande śivam śrutitadarthaviveki dhāma || 2 ||

| viśwabījaprar            | mūlādhāratayā |       |  |  |
|--------------------------|---------------|-------|--|--|
| sthitaṁ                  |               |       |  |  |
| Dhaṛtṛṁ                  | śaktimayaṁ    | vande |  |  |
| Dharanīrūpamīśvaram    3 |               |       |  |  |

Correspondence observed –

1<sup>st</sup> chapter - Origin of Nātya. Earth/mūladhāra is mentioned [the subtle Cakra] as the foundation for seed of cosmic tree.

2<sup>nd</sup> chapter - Construction of stage. Water for growth of samsāra, as foundation for world stage. [Cakra for element of water is swādishṭhāna].

 $3^{rd}$  chapter – Puja. Fire element is the source through which Devās and men connect. [manipura is the Cakra].

4<sup>th</sup> – Tāṇdava. This stands for mahābhūta of wind [anāhata cakra], ever-moving.

5<sup>th</sup> - Pūrvaraṅga. This denotes space [viśuddha cakra] as world - theatre.

6<sup>th</sup> - Rasādhyaya. The sense of smell or Gandha, 7<sup>th</sup> - Bhāva to tanmātra of Rasa, 8<sup>th</sup> -Upāngavidhāna to Rūpa, 9<sup>th</sup> - Āngikādhyaya to sparśa and 10<sup>th</sup>- other limbs to śabda [some corresponding verses missing in commentary and are gathered to be implied].

11th - cārividhāna, 12<sup>th</sup> - mandalādhyāya, 13<sup>th</sup>gatipracāra praises the power of creating, invoking motion and the stable Lord as Vrshānka, 14<sup>th</sup> - zones and Pravritti contain implicit references in some places, 15th chandahśastra/prosody and verbal representation to vāk as appropriate, thus covers the Karmendriyās: (1) Vāk (speach), (2) Pāni (hands), (3) Pāda (legs), (4) Pāyu (anus), and (5) Upastha (genitals). It has to be noted that Abhinava's co-relation overlaps at times and the order also inter-changes occasionally. None of these concepts can truly exist in isolation. 16<sup>th</sup> chapter until the 20<sup>th</sup> [Chandas, Laksana, Bhāsha, Kāku and Daśarūpa] correspond to the Jñānendrivās: (1) Ghrāna (nose), (2) Rasana (tongue), (3) Cakśu (eye), (4) Tvak (skin), and (5) Śrotra (ear). The 21<sup>st</sup> until the 25<sup>th</sup> chapters [Sandhi, Vrtti, Nepathya, Sāmānyābhinava and Veshvā] denote the mind, ego, intellect, nature and spirit. Citrābhinaya, Siddhi, Ātodya, Tata, Susira- 26th to 30th chapters are likened to the five limitors or Kancukāh resulting from malā/ impurity, māya/ illusion and karma/ action. The final six chapters Tāla. Dhruva, Avanaddha. Prakrti, Bhūmika and Natyāvataraņa stand for Māya, Śadvidyā/ Kalā, Iśwara/ Bindu, Sadāśiva /Nāda, Śakti and Śiva.

The principles of Sadāśiva and Śakti are in these verses-

yadbhūmikālābhaparāḥ sadāśivapadasthitāḥ | tāṁ vande paramāṁ śaktiṁ candramouleḥ parām tanuṃ ||

The final principle or Tattva of Śivam yasmin nigūdaparamārthamabudhyamānāh sansāranātyarasabhāvamupāśrayante | budhvā punarmuhuraho nijameva yānti taţ ' pūrnadhāma śivataţvamaham prapadye ||

A drama has its prologue or introductory portion known as Prastāva and its concluding portion known as Samhāra. When the Lord has presented the prologue, he alone can bring about its end, implying the liberation of man. As we compare the dance, music, drama of the Lord and the Yoga as given in this seminal text, we come to certain injunctions that become part and parcel of any spiritual practice where body, mind go hand in hand with spiritual aspirations. The text itself is so holistic in nature that we find the beginning of all allied arts and sciences, directly or referentially discussed throughout. Chittavritti Nirodha' is a must in Yogic meditation of a Vedāntin, as the body, breath and mind move towards the soul as a result of withdrawal and peaceful relaxation. The

disciplines of yoga like physical exercises, breathing techniques and also values mentioned in Yoga philosophy may be utilized by student of Vedānta since they prepare one towards higher knowledge. These techniques enable one to discover a mind that is quiet, mature and contemplative, ready to see the reality as per the texts of Vedanta. The ultimate goal in Yoga [Sāmkhya philosophy] is nirvikalpa samādhi, where the mind completely ceases to have thoughts. Patanjali follows the Vivekajamārga Yoga of discrimination where Purusha is isolated from Prakriti/Māya. Static meditation and dynamic meditation are two different Sādhanās or paths of spiritual practices. Nātya follows the Yogajamārga or Tantramārga of integration (Śakti and Śiva fused as one). Nātya -Yoga or Tantra-Yoga speaks of aesthetic visualisation and imagination with a communion or Bhāvana with the ultimate supreme reality. In drama, the spirit is not ascetical but aesthetic-Cittavrtti Vilāsa and not exactly Cittavrtti Nirodha, which is why it is the Tantraja Mārga. Practise of Vyāyamās and Āsanās with a focused mind is imperative for a stage artist. To be able to do justice to the movements, the stage as well as one's body (if we compare oneself to a Rangashirsha), should neither be rigid like a tortoise shell nor slippery like a fish. The usual training given is intense enough to make one adept and soulful like the Yogis. The extensive use of hand gestures is another distinct feature of Nātya, adapted from ritualistic gestures as well. While gestures in worship are within the secret chambers and not demonstrative, those in dance are for public consumption but simultaneously awaken the inner energies. Nātya -Yoga means that dance is inevitable in life and inseparable from life.

The true goal of Vedanta, as standing apart from Yoga, is not the experience of nirvikalpa samādhi since that would be a state of the mind that comes and goes. One need not remove the wave from the ocean to understand its real nature as water. Advaita Vedānta clearly gives Prakriti, just an apparent or relative value -Sakti which although has some reality in 'becoming', cannot be the absolute truth in 'Being' which is the only Purusha Siva. The absolute reality is ONE, that is invariably, essentially present among all experiences and has to be realized AS IT IS. Advaita Vedanta in this regard comes closer to Nātya when in the experience of Rasa, the latter fructifies into the former unitariness. The master yogi Abhinavagupta brings the theory of Rasasutra by applying the Pratyabhijna principle- a recollection of the blissful self that you are but has been forgotten by you. It is a vibrating self-recognition of the ONE REAL subject, brought about by reduction in identity with THE MANY objective realities. The catalyst in this is another person or event (the actor/drama before you in this case) that brings you face to face with 'THIS I AM'. Abhinavagupta holds his thesis based on Kashmir Saivism as against pure Advaita. The latter, if it holds Brahman to be self-contained Jagat and world as Mithya or illusory, the former attributes a degree of reality to the manifestation. world's All the same. Jagadguru Śankara Bhagavatpāda also gave a relative existential value to the world when you see his varied works on devotion.

#### Application of the Mahavākyas

The great sentences with Nātya are: 1. Prajñānam brahma- Brahman is Consciousness, Aitareya, Rigveda 2. Aham Brahmāsmi - I am Brahman, Brihadāranyaka, Yajurveda

3. Tattvamasi - That thou art, chhāndogya, Sāma Veda

4. Ayamātmā brahma- This Ātman is Brahman, Māndukya, Atharva Veda

One could analyse the impact of these great sentences on Nātya- The world of Nāma–Rūpa [names/characters and sculpture/forms], Gita-Vādya [vocal singing and instruments], Bhāva–Tāla [Expressions and rhythmic movement] and Sāhitya – Kavita [Prose and poetry].

Comparing the world of a dramatist with the world at large, considering Sankara's theory -

- 1. Ādi Śankara says that whatever thing remains eternal is real, and whatever is non-eternal, unreal. Since the world is created and destroyed, it is unreal. Nātya is not real as it reflects the worldly happenings.
- 2. Truth is the thing which is unchanging. Since the world is changing, it is not true. Same is the case with Nātya as it portrays this changing world. Bharata repeatedly confirms that Nātya is only lokānukrti 'imitation of the world'; the world is its foundation. In fact, the world, technical knowledge, and intuitive knowledge are the three inter-related fundamental structures on which Nātya is built (NS XXV. 120).

loko vedastathayātmam pramāņam trividham smṛtam | vedādhyātmapadārthepu prāyo nāṭyam pratisthitam ||

3. Whatever is independent of space and time is real, and whatever has space and time in itself is unreal. The stage and duration of the performance restricts the independent nature and hence Nātya becomes unreal as well.

- Just as one sees dreams in sleep, he sees a kind of super-dream when he is waking. The world is compared to this conscious dream. Nātya spins a dream as story.
- 5. The world is believed to be a superimposition of the Brahman. The internal emotional states shine forth in the soul on which consciousness has super-imposed [Adhyāropa/ been Parakāya Pravesha] and negated [Apavāda Prakriya]. Superimposition or characterization cannot be real as is the case with Nātya.

On the other hand, we have to also consider drama in the framework of Śankara's simultaneous claims that the world is not absolutely false –

- If the world were false, then with the liberation of the first human being, the world would have been annihilated. However, the world continues to exist even if a human attains liberation. Nātya has stood through ages and hence there is an element of truth in it.
- Ādi Śankara believes in Karma, or good actions. This is a feature of this world. Thus, the world cannot be absolutely false. Nātya consolidates the position of good as supreme and so it is true.
- 3. The Supreme Reality Brahman is the basis of this world. The world is like its reflection. Hence the world cannot be totally false.
- 4. Considering that the elements of Nātya Veda were all derived and conglomerated from the four Vedas with the coherent aspects of poetry, music, expression and

aesthetic joy, endorse the respective principles of reality as stated in the four sentences of Vedānta. In the culmination of Nātya Sādhana, Ātman experiences Brahmānada.

5. That even matters like sorrow and such like, which are in themselves distasteful, produce transcendental joy is due to the extraordinary poetic function, called the power of suggestion- vyanjana. This is altogether different from the experiences of other means of cognition and admits to Rasa being non-ordinary or Alaukika, and identical with resting in reality/ consciousness- samvidviśrānti/ pratibhā.

Ādi Śankara said 'THAT' Sri is indescribable. Drama is like the world: is false but yet cannot be absolutely false due to the truth in the dramatic experience created by it. Aesthetic joy or Rasānubhāva is like tasting divinity - consciousness. Rasānubhāva is Advaitic. The aesthetic experience of grief or sorrow in Nātya and Kāvya is different from that experienced by people in actual life. Sahrdāyas turn back repeatedly to experience this aesthetic sorrow. If it were painful like in the real world, then nobody would ever want to witness plays or read poems full of the pathos. For that matter, the ninth Santa Rasa is due to this, called 'Santa' -blissful peace or Ānanda, and is devoid of any emotion. It is consciousness, the 'Reality' in "Being "and the other eight Rasās are simultaneously real in "Becoming". The dramatic representation of the actor, based on the poem, is ultimately based on the generalized emotion - not the poet's personal, but an impersonal feeling created by his sensibility and imagination (pratibhā). It is not the realistic but an idealistic sentiment that is emoted, evoked and relished. Drama brings one to the experience of Truth. At the transcendental stage, Rasa is just ONE, like the joy of sad tales or the beauty of an ugly woman in a painting! Aesthetic experience is in tasting ones's own essential beatitude and in this sense, Rasa is truly single and this 'I', THE SELF, gets coloured by determinants and consequents [vibhāvās and anubhāvās] but remains ITSELF.

"It is only the self-realized Śaiva who sees that the world is nothing but Śiva just as it is the self-realized Vedāntin who sees the world as Brahman. *Sarvam Khalvidam Brahman* -Ādi Śankara conceives it as ineffable transcendence; Śaivism conceives it as the manifestation of infinite appearances in the modes of space and time [4]".

#### Supreme consciousness or Nādabrahman

This manifests itself as Śabdabrahman through the power of Māya Śakti. It emerges first as Parā Vāni in the Moolādhāra, then as Paśyanti in the Manipura, next as Madhyama in the Anāhata and then eventually as Vaikhari in the Viśuddha Cakrās. Parā is the first stage of sound and is the source of all creation. Though Brahman Āswāda Sahodara [aesthetic experience as brother of mystical experience of Brahman] in the arts is self-proved, we may propose some logical proofs:

- 1. Texts the Śāstrās describe Brahman in almost exact manner as these.
- Psychological every person experiences his soul, or ātman. When the soul expands -Hrdaya in dramatic experience, it reaches Brahman.
- 3. Teleological the world as is seen as a drama played by Brahman consists of many other replicas of the world itself ie-

mini or minor dramas played by mankind on stage and all these appear very well in order only due to the "conscious principle" of Brahman.

- 4. Essential Brahman is the basis of this created world of the Chief Creator Brahma and the created Creators-producers of plays, and hence all these creations would be again Brahman in essence without diminishing the totality.
- 5. Perceptible feeling many people, when they achieve the Turīya beyond deep sleep state, claim that their soul has become one with everything else after the stages of wakeful, dreaming, deep sleep - Jāgrut, Swapna, Sushupti. One can compare this with the aesthetic journey in the hearts of spectators through stages like physical, emotional, imaginative with the characters on stage, and then cathartic and finally the transcendental experience. Turīva is Brahmānubhāva. It is the state of consciousness where in, there is unity of everything. This is known to us when we see Jivan Muktās though one can actually reach that state only through experience.

vāgarthāvivasamprktau vāgarthapratipattave

jagatah pitarau vande

pārvatīparameśvarau || - Kalidāsa

Raghuvamsam 1-1

This verse aptly underlines the foundation of Trika, wherein the mother Pārvaty and father Parameśwara are inseperably united as word and meaning. This stands for Bhedābheda or Parāpara- Identity in difference. It is strange that Abhinavagupta, the fountainhead of this philosophy, does not make any reference to Ādi Śankara who shows his approval of the basics of Āgamic principles in his philosophy of Advaita Vedānta. All the great sages and seers have been exponents of vogic practices either throughout or at some time in their lives and achieved the awakening of the Kundalini Śakti or Serpent power. The control of Prāna or breath, the Āsanās postures gestures have and Mudrās or been scientifically codified with a progressive teaching method as well so that the Sādhaka or exponent is prepared for higher stages that would finally lead to enlightening of the soul. Technically speaking, this is a method to unfold and activate the Cakrās or subtle energy points or plexuses. The Yogic exercises combined with deep meditation will help one to realize the innate consciousness and spirit when the Kundalini Śakti lying dormant like a coiled serpent at the root of the spine -Mulādhāra rises up slowly, passing through the other psychic nerve centres and unites with Śivā at the crown at the top of the head -Sahasrāra. Single-pointed contemplation and meditation leads to this, easier with the guidance of the self - realized Guru offering grace and channelising Universal energy from the Self. This happens spontaneously through devotional fervour and with the help of divine music and dance. Actually, in the path of devotion, one surrenders to the same spirit that one essentially IS in order to become united with One's own true SELF.

Sri Rāmakrishna was initiated in Advaita Vedānta by a wandering monk named Totāpuri, in the city of Dakshiņeśwar. While he asserted the supreme validity of Advaita Vedānta, he also proclaimed that he accepts both the Nityā (eternal substratum) and the Leelā (literally meaning play, indicating the dynamic Phenomenal Reality) as aspects of the Brahman. The idea of the descent of consciousness shows the influence of the Bhakti movement and certain sub-schools of Śaktism on Ramakrishna's thought. He adopted a name that is clearly Vaişnavite (Rāma and Krişna are both incarnations of Vişnu), but was a devotee of Kāli, the mother Goddess.

#### The role of Premā – love and Bhaktidevotion

It is pivotal in divine dance forms as Bharatanātyam. The combination of Nrittā [pure dance], Abhinayā [pure expression] and Nrityā [expressional dancing] when portrayed in a spirit of total ecstasy, rising above the physical realm and parameters of the body shall lead the dancer close to the limitless domain of the cosmic self. Such Nātyopāsana -devotional fervour in dance wherein the dance assumes worshipful nature, leads to Nātyabrahman-Realizing the Universal within the individual self. A dancer uses his/her own personality comprising of physical form and mental states as the primary vehicle in the first stage, then enters or takes up the personality of the various characters represented as the secondary vehicle in the second stage, unwinds shackles of personal traits as the dance level develops and deepens and then he/she gets elevated to the highest spiritual sphere. In this relation, the relevant emotion and application of Bhakti and Prema Bhāva-s comes forth. In the Śāstra, it is termed as Śringāra-Love; and is given the first place among the aesthetic flavours of dance and drama. Śringāra is considered as the Rasa Rāja -it rules literally because in its portrayal alone is the inherent scope to touch upon the other three Bhāva-s Taking too. its basic delineations as Vātsalya [motherly affection], Rati [union of male and female principles]and Bhakti [self-surrender and devotion to Lord Almighty], Śringāra becomes delectable in any form whatsoever and offers the easiest path to be ONE with the ethereal world. A dancer could be amply skilled and sincere too, but unless there is a sublimation of the ego, the dance cannot be effective in creating Rasānubhāva, the impact of splendour. The dancer merges into the spirit of dance, surrenders to the magnificence of dance and spontaneously expresses a divine energy and this is when the audiences are also transported experiences. Inspiration to similar and intuition through dance follow both in dancer and the onlooker and irrespective of language or religious barriers, audiences can feel the divine energy. It is through the emotionpacked songs and lyrics, their exposition with portraval of episodes, events. legends. historical characters and characteristics that the divine aura, ambience and vibrations are created for the audience to empathize totally and derive a fulfilling Rasa. "The goal of any Nātya is only to create Rasā. Rasā is the enjoyment of an aesthetic bliss derived through witnessing or reading a production. The process through which this is achieved is sub-structure of the varied rules the analytically laid down in the Nātya Śāstra. The Bhāva, i.e. feeling, contained in a situation and the character involved has to be expressed by the actor or the writer, as the case may be, in such a way that it can be understood by the onlooker or reader. Unless the feelings and ideas are communicated, the audience cannot share those feelings, which ultimately is responsible for evoking Rasā [5]".

The musicians and the dancers can become transmitters. Looking at the above

process and essence of Nātya, we can assess Advaita, Viśishtādvaita and Dvaita. The concept of a dancer becoming one with the dance through Nātya Yoga is principally and essentially holistic and Advaitic, while the aesthetic representation and appreciation of manifestations of divinity incorporated in are examples of admitting dance to theosophies like Viśishtādvaita. Again, the Bhakti-Mārg [the pathway to God] prescribed by magnanimous saints from all over the world is so much suffused with infectious love, humble devotion and self-surrender, that dancing to their innumerable compositions [Keertanam]has the potency to infuse spiritual well-being. Creating, adding form [from Nirguna to Saguna]and placing this divinity on the highest pedestal become the right tools to communicate and a must for successful dramatic representation. Advaitam, True Śāntam, resting in Monism can be the 'end' indeed where there cannot be any mundane expression but Nātya in order to carry the dancer and spectators, has to be thoroughly expressive and appear world-related. It is multi-dimensional, physically externalizing through movement and emotions using eyes, parts of face, neck, limbs and also all along internalizing by co-relating the mind. Above all, witnessing all these ephemeral states exist 'the mystical eye' that can make one see the divine reality in the dance. Hence, one can understand the dance as LIFE itself, as Cosmic infinite cycles of creation, movement. sustenance, absorption, removal of ignorance and deliverance- the DANCE OF SIVA!

The truth is arrived at when the dance is spontaneous, unmanipulated, unpremeditated and done in surrender to the dance. The Advaitic philosophy is the substratum for both Nātya and Tantrā. Through Tantric myths, symbols and rituals of the timeless gods and goddesses, we can unravel truths of our real self in relation with who we are now at this particular time and place. We can discover so many personalities in ourselves and learn to identify with each one of them as our own expression. For this purpose, a balanced, scientific nurturing of body, mind and soul is required for the full blossoming of our true well-being. The Yantra or vehicle which becomes a mystical design is the body, our Kshetra/ temple and must be nourished well, in every positive way. Tantra incorporated in Nātya is what trains us to believe that our body is a pulsating miracle, a beautiful gift from the Almighty. The entire Universe dwells in us and Nātya Sādhana proves it. Although Trika Tantra speaks of rituals and esoteric practices that appear dualistic in approach to God, the main essence is Vedāntic in nature. That of absolute Cosmic universality of creation, that creation which is only a projection, extension, manifestation of either 'The cosmic man or the One spirit'. Similarly, Nātya portrays so many shades but all along the Santa Rasanubhava [element of peace] continues as the underlying sheath below all the myriad actions and after all the dramatic experience. "On the other hand, the dancer loses himself completely to the dance! The dancer and the dance become one; there is unison, a harmony, a reaching into the unfathomable depths of body, mind and soul. No correction based on forethought can be made. The reality of the dance is spontaneous and unpremeditated [6]".

The first and highest strata of life, both as Vedānta or as Tantra, must be given to the Absolute, the Cosmic Soul (Paramātman). This can never be defined, explained or given characteristics. It is the Supreme Reality and the only real substance. But man, with his many limitations and imperfections, prefers to see THAT in manifestation and form. It is true that in the life of sages, their aim was the Absolute, but there always existed that deep understanding that men, for the most part, could only see and think of the Divine in the form and qualities they understood. In creation, or the process of manifestation, the actionless Absolute had to resort to action, and the non-dual gave rise to duality. "Bharata internalizes, incorporates the Upanişadic world-view at the level of concepts and the ultimate goal of the artistic-experience and creates a structure which is an analogue to brahmanical ritual /yajna. An experience of undifferentiation, of a state of (concentration) Samādhi, an acausal, intellectual state, intuitive and non-cognitive, alone, could be liberated from immediacy and boundaries. This could make it possible or probable for creation to take place. Whether stated in words or not, it is 'rasa' in the singular, the highly charged state of momentary freedom and emancipation which motivates. inspires creation. Distancing, Tatastha, is consistently implied and is an underlying tenet of the Nātyaśāstra [7]".

The principle of Advaita Vedānta once realized is a unique self- experience, inexplicable, indescribable and if art is used as a medium, then it can be conveyed, communicated and shared through works of Dvaitic nature. For the spectators then, this sacred art can epitomize Jñāna but be lead only through Bhakti. The keys of universal spiritual practices are pure devotion and surrender of ego. Bharata repeatedly confirms that Nātya is only lokānukrti 'imitation of the world'; the world is its foundation. In fact, the world, technical knowledge, and intuitive knowledge are the three inter-related fundamental structures on which Nātya is built (NS XXV. 120).

# loko vedastathayātmam pramāņam trividham smrtam |

#### vedādhyātmapadārthepu prāyo nāţyam pratisthitam ||

"Bharata reminds us that the entire act of creation and presentation is a sadhana where impersonalization, depersonalization and detachment is primary. This inbuilt flexibility which has facilitated the twin phenomena of unbroken continuity at one level, and constant movement or change and flux at the other [8]". In Nātya, the enumerated first emotion is eternal love and culminating emotion is emotion[less] peace, between the two are seven constantly changing emotions, a constant flux. After comparison between philosophies, what is it, that happens within the dancer and the spectator in modern scientific parlance? "On those very rare occasions when the holistic cognitive operator functions, you can experience complete unity. This powerful, altered state of consciousness in which all sense of the individual and all sense of duality disappears has been described by mystics for centuries and is the goal of Eastern meditation and rituals. Because it is non-verbal and subjective, it cannot be described in terms acceptable to the language of the other five cognitive operators [9]".

In the Āgama, Bhakti precedes Jñāna, i.e., the Sādhaka acquires Jnāna by Bhakti, whereas in the Vedānta, Jñana precedes Bhakti. The sixth stage in Āgama is Unmani and and the seventh is Kaula which in Vedānta

is Turiya. It is energy that consents to go from word to thought to action. It is the first moment of will, the initial motion of the spirit, which is presupposed by any form of consciousness. Spanda is the movement, the inner rhythm of the aesthetic experience. The aesthetic experience is an inner perception like pleasure and pain. "This, enjoyment, which is different from any other kind of perception as direct knowledge and memory consists of the states of fluidity, enlargement and expansion, is characterized by a resting by a lysis, in our own consciousness, constituted by Satttva and intermixed with Rajah and Tamah, and is similar to the tasting of the supreme Brahman" [10] Aesthetic Experience of Abhinavagupta by R. Gnoli by Chowkhamba Sanskrit Series office..... page 108. There are many investigators who recognize the fact that the ancient Rishis like Bharata, might have possessed a basic knowledge of Spanda, this mysterious energy and that they might have absorbed, transmitted and thus utilized it with unbelievably astounding results. Exactly as in poetry, music, dance and visual arts, the 'unsaid' silent is almost more important that the 'said' and 'sung'. Here it is the most important implicit level which is not explicate. The two levels of the undifferentiated states of oneness, non-duality, and the differentiated states of diversity and multiplicity are connected. In Trika, the ideal is not only the realization of the essential or divine self but also Jagadananda in which the world is realized as the bliss of the divine made visible" [11]. This art says the sage Bharata, augments intellects, reflects the deeds of three worlds and delivers supreme knowledge and bliss, concomitant with chanting Vedas, conducting sacrifices and such noble acts. Seeing beauty

in a portraval through dance, acting and music entails acceptance of every aspect of life as a 'sweetness' where nothing is taboo or grotesque. Unless gifted with empathy, the spectator or reader cannot respond to the scenes presented on the stage or in the poem. This empathy is called Hrdayasamvāda. This is followed successively, in Abhinavagupta's words, by the stages of Tanmayībhāvana (identifying oneself with the scene but retaining a certain distance) and Rasa-Carvana (aesthetic relishing). One of Abhinava's favourite maxims is - Sarvam Sarvātmakam ie-Everything has the nature of everything. Says he- Like the self-realised yogin, we experience ourselves as sheer actors in the play of life in various roles of outer being but absolutely detached.

Trika and Advaita Vedānta philosophies in relation to Nātya come to the best example of complementariness in the magnum opus, Soundarya Lahiri. Śankara, in the 27<sup>th</sup> verse, gives an apt paradigm for an ideal state of surrender-

japo jalpaḥ śilpaṁ sakalamapi mudrāviracanā gatiḥ

prādaksiņyakramaņamašanādyāhutividhiķ praņāmassamvešassukhamakhilamātmārpaņa dŗšā

saparyāparyāyastava bhavatu yanme vilasitam

Meaning - Let the mutterings that I do, with the sacrifice in my soul. Become chanting of your name; let all my movements become thine Mudra-s. Let my travel become circumabulations around thee, Let the act of consuming [food or water] become fire sacrifice to thee. Let my act of lying down become salutations to you, and let all actions of comforts of mine, Become parts of thine worship. This wave of beauty as a poem on Sri Lalitāmbika, Sri Rajarājeśhwari bears testimony to the saint's Tāntric knowledge, appreciation of divine beauty and surrender to Śakti. He starts the eulogy in the first verse, with the term Śivey and brings out an underlying semblance of Śiva and Śakti, the Goddess being a Pativrata. He again says in the same poem in the 41<sup>st</sup> verse –

- i. tavādhāre mūle saha samayayā lāsyaparayā | I pray in your holy wheel of Mūladhāra, You who likes to dance, Samayā,
- ii. navātmānam manye navarasamahātāņḍavanaṭam | And that Lord who performs the great vigorous dance, with all the shades of nine emotions.
- iii. ubhābhyāmetābhyāmudayavidhimuddiśya dayayā | This world has you both as parents, Because you in your mercy, together
- iv. sanāthābhyām jajñe janakajananīmajjagadidam || recreate the world, as the world gets destroyed in the grand deluge.

On the same lines, the Vedāntic Śaivite nature of Trika is seen in Abhinava's hymn –

Nrutyati, gāyati, hrushyati gāḍham, Samvidiyam mama bhairavanātha, Tvām priyamāpya sudarśanamekam, Durlabham anya janaihi samayajñam

Meaning - O Bhairava Nātha! At times, I dance, I sing, I rejoice within the moments of ecstasy. This is how I feel, what "Samvit" is for me. Because, "I see you in close proximity and in blissful radiance in your being [12]".

Bhavabhuti, the dramatist, is probably the first to mention Bharata Muni

as the author and he calls him a Taurvatrikāsūtrakāra. "Sūtra 9-Nartaka Ātma- Such a one who has realized his essential spiritual nature is a Self that is only an actor [on the world stage]; as has been said in the laudatory verse uttered by the in the seventh section goddess of Naisvasyatantra entitled 'Goddess and God as dancer': "In one aspect you are the inner Self, a dancer, (in another aspect) you are preserver of your essential nature as the Highest Self." Bhatta Srinarāyana also says in his Stavacintāmani Verse 59: "Śiva, you have produced a three-world drama which has in its interior Māya as the source of all the existence. You have presented the introductory portion of the drama. Where is the creative artist other than yourself who can bring about its' conclusion?" [13]. An artist who's privy to the experience and skilled to represent, enacts with the profundity of Trika philosophy that flows through his art, like a pot brimming with nectar and the spectator who's immersed in appreciating the act with heartfulness, responds for the ideal fulfilment of Advaitam as the one and only Satyam. "The aesthetic performance and experience lead the adept towards identity with Siva by disclosing his or her possession of his immanent Śakti [14]".

#### References

- 1. Kaviraj, G. *The Philosophy of Tripura Tantra*. Sarasvati Bhavana Studies series.
- Mishra, R. (2019). Agamic assumptions of Indian literary theories: an exposition based on Abhinavagupta. *Malini*, 11(25): 38-68.

- Ghosh, M. (1951). The Nātya Śāstra A treatise on Hindu Dramaturgy and Histrionics, Ascribed to Bharata Muni. Vol. I, Chapters I – XXVII. Asiatic Society of Bengal, Calcutta.
- Pande, A. (2006). Abhinavabharati -Commentary on Chapter XXVIII of Natya Shastra, English, Translation with Historial Critical Explanations, pp.11, S.M. Books.
- 5. Subrahmaniam, P. (1981). Bharatiya Natya and Nritta. *Vivekananda Kendra Patrika*, 10(2): 2.
- 6. Chopra, S. L. (2006). Yogini. Wisdom Tree, pp. 39.
- Vatsyayan, K. (2003). Bharata The Natyashastra. Sahitya Akademi, New Delhi, pp.57.
- Vatsyayan, K. (2003). Bharata The Natyashastra. Sahitya Akademi, New Delhi, pp.91, 93.
- 9. Wilde, S. (2000). *Sixth Sense Including the Secrets of the Etheric Subtle Body*. Hay House Inc., pp.159.
- Gnoli, R. (2015). Aesthetic Experience of Abhinavagupta. Chowkhamba Sanskrit Series office, Delhi, pp. 108.
- Singh, J. (1979). Vijñānabhairava or Divine Consciousness, Sanskrit text with English translation. Motilal Banarsidass Pvt. Ltd., Delhi.
- 12. Raina, C.L. *Abhinavagupta*. <u>https://www.shehjar.com/blog/Bhairav-</u> <u>Stotra-(Divine-Hymns)</u> 2648, translation.
- 13. <u>http://bibleoteca.narod.ru/tantra/Jaideva\_Si</u> <u>ngh\_Siva\_Sutras.pdf</u>

14. Suresh, P. (2018). Nātya Tantra: a dancer's perspective correlating the philosophy of Nātya Sādhana and Aham – Idam of Ācārya Abhinavagupta, Ācārya Abhinavagupta- Cultural, literary and philosophical Study, Jammu Kashmir Study Center, New Delhi, 2018, ISBN: 977-81-934808-3-0.

#### **About Author**



**Dr. Padmaja Suresh**, PhD - An acclaimed artiste of Bharatanatyam and researcher and has been trained by prominent Gurus, her mentor being the stalwart Guru K. Kalyanasundaram and father Sri Chakyar Rajan. She holds degrees in Commerce, Law, Diploma in choreography, a Masters in Philosophy and a doctorate from Mysore University. She has performed at major dance festivals widely and was honoured at Rashtrapati Bhavan by Dr. Abdul Kalam

for her efforts to bring the lesser privileged children to dance. Padmaja has represented the ICCR besides extensive tours to educational institutions and organisations abroad. Her institution Aatmalaya academy conducts workshops also at rural India. Padmaja is in the panel of examiners and module content contributor in a few institutions. She has published books on Natya and also published research articles in reputed journals. She has several titles and awards to her credit.

# Music and Dance in Vedic Literature: A Cultural Exploration

#### **Velury Sumitra**

Professor, Department of Kuchipudi Dance, University of Silicon Andhra, California, USA

#### Abstract

The ancient Indian scriptures, collectively known as the Vedas, provide invaluable insights into the cultural and spiritual heritage of the Indian subcontinent. Among the many aspects of life and society discussed in these texts, Music and dance hold a prominent place. This essay delves into the references to music and dance found in the *Rgveda*, *Samaveda*, *Yajurveda* and *Upanishads*, Highlighting their significance In the Vedic Society. It also explores the role of deities like Indra and the Maruts in relation to music and dance. The Vedangas help us to understand the Vedic literature in its appropriate manner. Vedangas and its symbolic application to Bharata's Natya Shastra Is also part of my article.

Keywords: Rgveda (RV), Samaveda (SV), Yajurveda (YV), Upanishad, Dance, Vedic Society

#### Introduction

The Vedas, the oldest sacred texts of Hinduism, offer a vivid panorama of life in India alongside spiritual ancient and philosophical teachings. They provide glimpses into various aspects of Vedic society, including music and dance. These art forms were not just forms of entertainment, but also integral to rituals, worship and cultural expression.

The study of Chaturdasa Vidyasthanas like the four Vedas, Six Vedangas, Dharma Sastra of Manu, Ardha Sastra of Kautilya, Kama sastra of Vatsyayana and many Epics and Mythology of Indian literature can bring in a holistic understanding of the art of Indian Music and Dance.

Macdonell and Keith (1912) denotes that -

 Silpa in the Vedas means art, of which three kinds – nrtya/dance, gita/music and Vaadita/instrumental music, are enumerated in the Kausitaki Brahmana (29-5).

- *Nrti*' in one passage of the RV 3-51-4 means dancer in Ludwig's translation.
- 'Nrtu' occurs once in the RV denoting female dancer in 1-92-4. Dancing is often referred to in the RV (1-10-1, 1-92-4).
- *Nṛta*-Gita (dance and song) are mentioned in the Jaiminiya Brahmana.
- If we put all the terms on Music, Musical Instruments, Dance, Jewellery and Ornaments in the four Vedas together, that will give us a beautiful picture of the Vedic society. No wonder Bharata wrote a beautiful treatise on dance in Sanskrit in the post-Vedic period (Swaminathan, 2015).

## Music and Dance in the Vedas - A Panoramic View

The *Rgveda*, the oldest of the four Vedas, contains hymns that sing praises to various deities, natural forces, and cosmic principles. It contains references to music, often associated with divine worship. In Rig Vedic hymns, the word 'Gandharva' appears which refers to a class of celestial musicians

associated with the divine realms. The Gandharvas are believed to have been adept at playing various musical instruments, and their melodious tunes are thought to have delighted the gods and contributed to the harmony of the universe.

The *Samaveda*, known as the 'Veda of Melodies,' is primarily concerned with the musical aspects of the Vedic rituals. It consists of a collection of melodies or '*saman*' derived from the Rig Vedic verses. These melodies were chanted during rituals to invoke specific energies and evoke particular emotions. The *Samaveda* emphasizes the importance of proper pronunciation, rhythm, and intonation in these chants, reflecting the deep connection between sound, spirituality, and cosmic order.

The Yajurveda, on the other hand, is more concerned with the procedural aspects of rituals. It provides instructions for priests on how to perform sacrifices and ceremonies correctly. While it doesn't emphasize music and dance as prominently as the *Rgveda* and *Samaveda*, it does contain references to the rhythmic recitation of mantras during rituals. These recitations were likely accompanied by specific hand gestures and bodily movements, resembling a form of ritualistic dance.

In the AV (12-1-41) the earth was described as a place where humans sing, dance and live. '*Yasyām Gāyanti Nrutyanti Bhūmyām Martyāvailyabā*'. In another hymn it is said that 'Prānchi agāma nrutayē hasāya grāghēya āyuprataram dadhāna' which means we shall live ever happily smiling and dancing.

#### **Dance in** *Rgveda*

The *Rgveda* stands as an unparalleled masterpiece, encompassing the realms of religion, philosophy, mythology, and poetry.

The hymns in this work burst forth with poetry effortlessly, demonstrating the poets' exceptional perception of beauty. Their mental world is a captivating blend of child-like simplicity, brimming with freshness and delicate emotions on one hand, and a profoundly intricate thought process, rich with metaphor and mythology, on the other.

The gods and goddesses that come to life within these pages are indeed symbolic representations of natural phenomena, whether in the celestial or terrestrial spheres. Yet, they are also endearing and heroic beings, possessing supernatural qualities. These deities can serve as a source of inspiration for mortals but have not yet taken on the distant and fearsome divine forms to which prayers are offered. This pantheon is vast and diverse, comprising warriors, poets, and life-givers who embody vigour and impulsiveness. They traverse the skies in celestial chariots and are glorified, human-like beings driven by human emotions and motives. These representations of natural phenomena and cosmic forces are portrayed as dancing and singing, mirroring the earthly celebrations seen in weddings and funerary rites, all beautifully expressed in the hymns of the Rgveda.

#### Indra

In *Rgveda*, Indra is the greatest of the entire pantheon of the Gods. He has been conceived primarily as a thunder- god and a god of battle who assumes most beautiful forms at will (10-112-1), is armed with bows and arrows (8-45-4), is borne on a car which is golden (6-29-2), and is swifter than thought (10-112-2). To this Indra are applied the epithets of the car-fighter (Rathestha), the soma-drinker (Somapavan) (8-2-4), and the leader of dancers-the dancer Indra-and one who makes others dance. More than a dozen hymns utilize these epithets of dancing for him. In RV 1-130, the entire hymn refers to him as a dancer in battle who has destroyed ninety cities:

Dancing Gods are found in the Vedas. Indra has been thought of in the RV (1-130-7) as one who also made others to dance and delight (RV 2-22-4, 8-24-9, 8-24-12, 8-92-2).

The term 'nrto,' derived from the vocative of 'nrtu,' is used to refer to Indra as the dancer who has, in a heroic display of power, laid waste to ninety cities using his thunderbolt (vajra) (1-130-7). In another hymn (2-22-4), he is invoked as the one who causes others to dance and brings joy, emphasizing his role as a source of delight. This description aligns with his benevolent aspect, where his actions are believed to be for the benefit of humanity, and he is acknowledged as the victor of rainfall. Similar epithets are reiterated in 8-24-9 and 13, where he is addressed as the one who instigates dancing 'Nrtuh' equals 'nartavitaa' in one of the epithets (RV 8-92-3).

In the RV 8-92-3, the term '*nrtuh*' (equivalent to '*nartayita*') is employed, once again emphasizing Indra's role as a dancer. A comparable epithet portraying Indra as the dancer and bestower of abundant sustenance is used in the RV 2-22-4, where he is beseeched to bring prosperity and wealth through his divine dance. These hymns collectively underscore the multifaceted nature of Indra, celebrating his attributes as a warrior, protector, and source of joy and abundance.

#### Maruts

The close associates of Indra, the Maruts and the Associates dancers. Marut is often called by the name dancer (nrtu). In a

most beautiful hymn translated by Max Mueller the Maruts dance around the well, desirous of water: 'In the measured steps and wildly shouting, the gleemen have danced towards the well. They who appeared one by one like thieves were helpers to me to see the light'. They are really the gay dancers, the *kirino nṛtuh* (RV 5-52-12), who are the invokers and the leaders of the dance. The verse is the first specific description of dancing in literature where more than an epithet has been used (Kapila Vatsyayan, 1968).

She further says that, 'in another hymn, too, the Maruts are invoked as dancers and the form *nṛtavah* is employed for them: in this They are called out for care and friendship, 'Oh ye dancers with golden ornaments on your chest, even a mortal comes to ask for your brotherhood: take care of us ye Maruts, for your friendship lasts forever' (RV 8-20-22), The Maruts are here addressed in the plural as a troupe or a company of dancers.

#### Asvins

The Asvins are the twin gods to whom singing and dancing are attributed. They, too, are called out as dancers (nrtu): they are addressed in the plural-who dance in association with the daughter of the Sun, Surya. They are addressed as the twin Asvins and the hosts of Maruts.

#### Ushas

In the *Rgveda*, the goddess of dawn, Ushas, is celebrated by the poets with a profusion of adjectives and epithets, each more enchanting than the last. Ushas is depicted in a manner that compares her to a dancer, emphasizing her grace and beauty. She is likened to a dancer (*nrturiva*) who adorns herself with opulent ornaments, much like a young maiden who is lovingly dressed by her mother. Ushas is described as a valiant and gracious figure who smiles warmly, revealing her charms to those who adore her. She is portrayed as a bringer of treasures who dispels the darkness of night, symbolically breaking open the gates of darkness to usher in the light of dawn. This poetic imagery showcases the beauty and vitality associated with Ushas, portraying her as a radiant and captivating goddess who heralds the arrival of a new day with her vibrant and graceful presence.

#### Apsarasas

There are a good number of Hymns praising the dance of Apsarasas, the nyphms, also called as the Celestial dancers/ courtesans. Rambha, Urvasi, Menaka, Tilothama are some of the much known Celestial dancers, who dances in the Indra's court.

The concept of nymphs is closely related to the dancing gods. They are consorts of the Gandharvas (RV 10-123-5, 7-33-9, 7-33-12, 7-10-95, 10-132-6) but do not belong to the category of gods; they are the semi divine people. By the time of Atharva Veda, they became Indra's favourite dancers.

Description of the Apsaras as dancing with the Gandharvas is found in abundance in the AV (4-371, 4-37-4, 4-37-5). Men and women sang and danced even amidst the disease and pestilence they feared. They gathered in the assembly house (AV 7-12-2) 'sabha', which was meeting place for social entertainment including dance and music (Swaminathan, 2015).

# Dance in Vedic Society: Symbolism and Ritual Significance

'We come next to the direct description of dancing in the life of the ordinary people. Secular poetry in the *Rgveda* gives us a fairly clear picture of the part played by dancing in society. Occasion for it was provided by marriages, funerals. harvest festivals. sacrifices and communal gatherings, when the inner music of the soul of the crowd following any happy occurrence demanded expression in the happy rhythmic movements of the limbs; and women men of the community participated in this carnival of mirth. Funeral Hymn 10-18 asks the survivors and relatives of the deceased, after he had been laid to rest. to go forth to sing, dance and laugh and prolong their own span of existence' (Kapila Vatsyayan, 1968).

Additionally, dance played a role in ritual performances. During certain rituals, priests would perform rhythmic movements and gestures while reciting hymns, creating a harmonious blend of sound and movement. These dances were seen as a way to communicate with the divine, express devotion, and facilitate a deeper connection with the spiritual realm.

Dancing has been an integral part of Hindu funeral rites since ancient times, dating back to the Rigvedic period. When an elderly man passes away without leaving a widow or if the elderly lady predeceases her husband, the funeral procession is often accompanied by music and dance. Among the 'Aiyyars of the South,' a specific community, it is the women who participate in this dance. The dancers form a circle around a lamp, its multiple flames casting a warm and vibrant glow.

In the RV (10-94-4), there is a vivid description of yet another form of community dance. The hymn portrays a scene where dancers, often accompanied by strong exhilarating drinks, call upon the god Indra. They are described as being bold and enthusiastic, dancing with their sisters, their movements echoing across the earth.

This hymn offers a lively depiction of a dance filled with energy and vitality. The atmosphere is charged with the joyful cries of the dancers, and the sound produced by their dance and song is referred to as 'nyünkha.' This sound may have been akin to the rhythmic chanting reminiscent of the Naga dancing. According to Katyayana (1-8-18), it consisted of sixteen such omkaras, contributing to the rhythmic and melodious character of the dance and song.

Certain Rigvedic hymns vividly portray a dance characterized by its vigor and liveliness. The atmosphere during these dances reverberates with the joyful cries of the participants. The rhythmic sound produced during this dance and song is referred to as 'nyünkha,' which may have resembled the cadence of 'omkaras,' a melodic and rhythmic chanting associated with Naga dancing. According to Katyayana (1-8-18), this 'nyünkha' consisted of sixteen such omkaras, adding to the rhythmic complexity of the dance.

These hymns offer a unique glimpse into a specific type of couple dancing, which is not frequently encountered in Sanskrit literature. The dancers form couples, holding their sisters, and within this vast gathering of hundreds and thousands, each couple engages in the dance. This collective social dance involves embracing one another, and the speed of their movements is so swift that it creates a humming sound that resonates through the earth.

The subsequent verse (10-94-5) suggests a gliding movement during the dance, further emphasizing the rapid and agile nature

of the performance. These descriptions provide valuable insights into the dynamic and diverse forms of dance in the ancient Vedic period.

#### Music and Samaveda

In the *Samaveda*, references to dancing are relatively scarce compared to the *Rgveda*, but this Veda plays a significant role in the evolution of dance and music by introducing the concept of 'Margi' and 'Desi' types of music and dancing. This distinction marks the earliest conscious differentiation between what would later be termed classical and popular forms of music and dance in the years to come.

These distinctions would go on to shape the rich tapestry of Indian performing arts, with classical forms like Bharatanatyam, Kathak, and Carnatic music emerging from the Margi tradition, while folk and regional dance forms continued to flourish in the Desi traditions.

The solfa system in Indian music, known as 'sargam,' is closely related to the ancient practice of 'swara' (musical notes) and 'tala' (rhythmic patterns) in the Vedas, including the *Samaveda*. However, the formalization of the solfa system as we know it today, with syllables like 'sa,' 're,' 'ga,' 'ma,' 'pa,' 'dha,' and 'ni' representing the seven basic notes, is attributed to later developments in Indian classical music.

The system of solfa, as well as its counterparts in Western music, was refined and organized over centuries by scholars and musicians. Indian classical music, particularly in the context of the Natya Shastra and subsequent musical treatises, played a crucial role in the development and codification of musical notation systems.

So, while the roots of the solfa system can be traced back to ancient Vedic practices,

its evolution into the formalized system used in present-day Indian music involved contributions from various sources and underwent substantial development over time.

#### Upanishads

The Upanishads, ancient philosophical texts that explore profound spiritual and metaphysical concepts, do make mention of the terms '*nṛtta*' and 'nata' in various contexts. These terms are sometimes used metaphorically or symbolically to elucidate abstract philosophical ideas. Music and dance are employed as allegorical tools to help convey these abstract concepts to the reader or listener.

In some Upanishads, music and dance are depicted as instruments of temptation, where they symbolize worldly distractions that can hinder spiritual progress. They represent the allure of sensory pleasures and the material world, which can divert one's focus from the pursuit of spiritual realization.

Additionally, a few Upanishads list music and dance among the subjects of study or knowledge. This inclusion suggests that these arts were considered valuable aspects of education and culture during the time when the Upanishads were composed.

Overall, the references to music and dance in the Upanishads serve to underscore their significance in both the cultural and philosophical contexts of ancient India, illustrating how these arts were interwoven with the exploration of profound philosophical and spiritual themes.

In the *Katha Upanishad* we find Naciketa being tempted by Yama to accept fair ones of heaven sitting in ornamental chariots, playing harps'. The players on the furya, and the like, are not to be gained by men. In the Kena Upanisad, ind the relationship of the body and the soul, and the interdependence of each, is 23 explained in terms of the five sense organs. Dancing as an art, however, is not directly referred to in these texts (Kapila vatsyayan, 1968).

In the Chandogya Upanisad, we find that, among the arts listed, there is one called devajñana vidya which includes the arts of music, dancing, mythology, and perfumemaking (Chandogya Upanisad, 8-1-2). All the Puranas and Itihasas have praised the dance as a Chakshusha Kratuvu, which means a visual sacrifice.

# Upanishads: Bridging the Spiritual and Artistic Realms

The Upanishads, philosophical texts that delve into the nature of reality and the self, continue the exploration of music and dance in a more symbolic and metaphorical manner. The concept of 'Nada Brahman' is introduced, which equates the cosmic sound (nada) to the ultimate reality (Brahman). This idea forms the basis of the belief that music and rhythm are inherent in the very fabric of the universe, and by attuning oneself to these cosmic vibrations, one can attain spiritual enlightenment.

The Upanishads also discuss the idea of 'Ananda' often translated as 'bliss' or 'divine joy.' This concept relates to the experience of transcendent happiness that arises from realizing one's unity with the cosmos. Music and dance are considered vehicles for attaining this bliss, as they have the power to uplift the soul and connect the individual with the divine source.

#### Conclusion

In conclusion, the references to music and dance in the *Rgveda*, *Samaveda*,

Yajurveda, and Upanishads highlight the integral role these art forms played in Vedic society. Beyond being forms of entertainment, music and dance were woven into the fabric of ritualistic practices, spiritual contemplation, and cosmic understanding. The portrayal of deities like Indra and the Maruts engaged in divine dances symbolizes the interplay between the celestial and earthly realms. As the Upanishads bridge the realms of the spiritual and the artistic, they reveal the connection between profound sound. movement, and the deepest truths of existence. Through this exploration, we gain a richer understanding of the multifaceted cultural and spiritual heritage of ancient India.

#### References

- 1. *A Cultural Index to Vedic Literature*. Edited by N N Bhattacharya, Rabindra Bharat University, (2007).
- 2. http://e-samskruti.com/
- 3. Ghosh, M. The Natyasastra A treatise on Hindu Dramaturgy and Histrionics Ascribed to Bharat Muni. Culcutta: The Asiatic Society, (1961).
- 4. Kapila Vatsyayan, *Classical Indian dance in Literature and the Arts*, Sangeeth nataka academy, Delhi, (1968).
- Macdonell, A.A and Keith, A.B. Vedic Index of Names and Subjects, Vol I & II, (Indian Texts Series, First Edition, Motilal Banarsidass, New Delhi), (1912).
- Mohd Anis Md Nor. (2000). Kapila Vatsyayan and Dance Scholarship: India and beyond. *Dance Research Journal* 32(1): 95-102, JSTOR, Published By: Dance Studies Association.

- 7. *The Cultural Heritage of India*: Vol. I. The Cultural Heritage of India. The Ramakrishna Mission Institute of Culture, Belur Matt, (2002), ISBN-81-85843-01.
- Swaminathan, L. (2015). DANCE in the Vedas! Research Article No.1766. Tamil and Vedas - A blog exploring themes in Tamil and Vedic literature.

### **About Author**



**Dr. Sumitra**, a professional, holds Ph.D. degree in Kuchipudi Dance from Sri Potti Sreeramulu Telugu University. Additionally, she earned a master's degree in Human Resources Management from Andhra University. Having qualified in UGC NET exam in 1999, she received a Sr. Fellowship in 2007. She published 40 research articles in various

journals and magazines and also presented papers at National and International seminars. Her workshops on Kuchipudi Dance received acclaim. Presently she is working as a Professor at University of Silicon Andhra. She also serves as visiting professor at Telugu University and Sri Krishna Devaraya University.

## Ayurveda and its Relevance with Contemporary Medical Sciences

G. Pallavi<sup>\*1</sup> and K.S. Dutta Sharma Ganti<sup>2</sup>

<sup>1</sup>Professor, Department of Samhita and Siddhanta, S.V Ayurveda College, Tirupati, Andhra Pradesh

<sup>2</sup>Professor, Department of Samhita and Siddhanta, Sri Sri College of Ayurvedic Science and Research Hospital, Cuttack, Odissa \*Corresponding author <u>drgpallavi@gmail.com</u>

#### Abstract

Ayurveda is the Indian system of medicine which originated during Vedic period. Sanskrit has been the language of documentation and dissemination of knowledge of Ayurveda since generations. The term Ayurveda precisely means the science of life. Ayus refers to Life and Veda refers to Knowledge. Charaka Samhita and Sushruta Samhita are the major authoritative treatises. Ayurveda has an in-depth approach towards health and homeostasis, considering physical body, psyche, emotions, soul, and the environment.

Ayurveda strongly believes in the theory that human being is a miniature of this magnificent universe. Some of the fascinating concepts of Ayurveda are Panchamahabhuta siddhanta, Tridosha siddhanta, Sapta dhatu siddhanta, Srotas siddhanta, Prakriti Purusha siddhanta. These concepts represent an organism at different levels i.e., atomic, molecular, cellular, biochemical, organ system, organism, and population level. This paper is an attempt to highlight the role of foundational principles of Ayurveda in relation to contemporary science.

**Key words:** Ayurveda, Samskrita, Panchamahabhuta, Tridosha, Loka, Purusha, Srotas, Sapta dhātu

## Introduction

Ayurveda, the Indian system of medicine has taken its origin during Vedic period. Sanskrit has been the language of dissemination documentation and of knowledge of Ayurveda since generations. The term Ayurveda precisely means the science of life. Ayus refers to Life and Veda refers to Knowledge. Charaka Samhita and Sushruta Samhita are the major authoritative treatises. Ayurveda has an in-depth approach towards health and homeostasis, considering physical emotions. body, psyche, soul, and environment. Ayurveda strongly believes in the theory of Loka Purusha Samyata- Purusho

37

ayam loka sammitah. Loka is a distinct level of outside entity that can be perceived and *Purusha* is any living being or a distinct unit of life which is a miniature/ *Pratima* /reflection of this magnificent universe and similar foundational principles govern them.

Some of the fascinating concepts of Ayurveda depicting the interconnectedness of microcosm and macrocosm which are undoubtedly relevant even today are Panchamahabhuta siddhanta, Tridosha siddhanta, Sapta dhatu siddhanta, Srotas siddhanta, Prakriti siddhanta. These concepts represent an organism at different levels i.e., atomic level, molecular level, cellular and

biochemical level, organ system level, organism level and finally the population level. This paper is an attempt to elaborate each of these concepts in detail to reveal the ayurvedic understanding of an organism and its contemporary relevance in the medical field.

### **Review of literature**

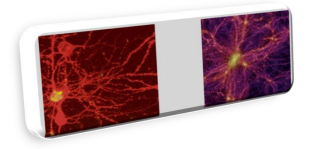
The fundamentals of *Ayurveda* are strongly based on an important concept called *Loka Purusha Samya vada* (Similarity between man and universe). Acharya Charaka describes,

पुरुषोऽयं लोक सम्मित:। - Charaka Samhita Sharira sthana 5/1

Human body is a miniature of this universe (Acharya, 2001). The structure and functional similarity between the Micocosm and macrocosm is a fascinating concept which needs contemplation. The Vedic concept 'yat pinde tat brahamande' suggests harmonious continuance mutually dependent of relationships between living and non-living forms in the Universe. Pinda as microcosm depicts smallest of the smallest microscopic atoms, molecules, cells while Brahmanda as macrocosm represents earth, stars etc in the universe. *Pinda* and *Brahmanda* share interconnected, inter-dependent and dynamic relations (Patwardhan, 2015).

The smallest functional unit of the nervous system is the neuron and is imagined to be as Pinda and the whole universe is considered as *Brahmanda*. The comparison may not be untrue. They surprisingly resemble. Scientists believe that the number of neurons in the human brain is almost same as the number of stars in the galaxy (Fig. 1). Thus, the entire universe is interconnected.

This is one of the fundamental principles of Indian philosophy and Ayurveda (Patwardhan, 2015).



**Figure 1:** The structures and organization of Macrocosm and microcosm look astonishingly similar. Microscopic structure of mouse (left) and computerised model of the universe (right).

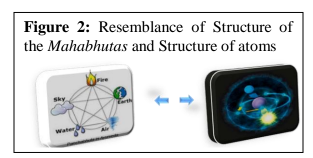
| Panchabhuta Theory - Atomic Level        |  |  |  |  |
|------------------------------------------|--|--|--|--|
| पञ्चभूतात्मकं तत्तुक्ष्मामधिष्ठाय जायते। |  |  |  |  |
| अम्बुयोन्यग्निपवननभसां समवायत:।          |  |  |  |  |
| तन्निवृत्तिर्विशेशश्चव्यपदेशस्तु भूयसा॥  |  |  |  |  |

Astanga Hridaya, Sutra sthana 9/1-2

Everything in this universe is made up of five primordial forces *Akasha*, *Vayu*, *Tejas*, *Jala* and *Prithivi*. The *panchamahabhoota* theory explains how the primitive forces like earth, water, fire, energy, air and space are common between the *Microcosm* and Macrocosm.

Acharya Vagbhata describes the structure of the Mahabhutas and the compound substances, which has striking degree of resemblance with structure of atom described by modern science (Shastri, 2005). He states that in the construction of pentaelemental substances, *Pruthvi* (subtle solid matter) takes the place of mass or nucleus around which the other *bhutas* arrange themselves in different patterns to form different kinds of substances. It can be corelated in the following way (Tripathy, 2009) (Fig. 2).

- *Prthvi bhuta* is identical with the nucleus of the atom which is said to contain almost total mass of an atom comprising of protons and neutrons.
- *Ap bhuta* represents a kind of glue in binding of various constituents and keep the fast moving electrons
- Teja represents the energy levels and the electromagnetic energy associated with charged particles.
- Vayu is responsible for all kinds of movements and wave characters in electrons.
- Akasha is the vast field of empty space



between nucleus and energy shells.

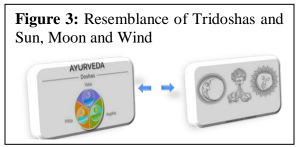
By understanding the Ayurvedic concept of cosmogenesis and evolution of matter and life a new direction can be squeezed in the field of medical science by developing an entirely new approach of looking at the phenomena of life, disease production and its management above the present materialistic level of scientific understandings.

## Tridosha Theory-Molecular /Omics Level

विसर्गादगनविक्षेपै: सोमसूर्गावनल र्थग । धगरर्न्ति जर्देहं कफवपत्तगवनलस्तथग ॥ -Sushruta Samhita, Sutra sthana 21/8 The phenomenon of universe and individual are mainly of three types (Acharya, 2005). They are –

- 1) Visarga That which gives strength or unites
- 2) *Adana* This is responsible for transformation or digestion
- Vikshepa Responsible for movement. These functions maintain the balance in the environment

Moon in the environment has the attributes of union which in turn keeping the molecules intact and help in growth and nourishment. The sun is responsible for thermogenesis or transformation. Wind represents all types of movement (Fig. 3). Similarly, Tridosha-Kapha, Pitta and Vata maintain the equilibrium of all body functions. Any fluctuations occurring in the environment causes structural and functional changes in the human body. Hence, any deviation in normal structure and function of the macrocosm plays an important role in causation and development of diseases.



As per *Ayurveda*, matter is made up of five *Mahabhutas* (primitive elements). They are space (*Akasha*), air (*Vayu*), fire (*Tejas*), water (*Jala*) and earth (*Prithivi*). These five mahabhutas combine to form three *Doshas*, and are termed as *Vata*, *Pitta* and *Kapha*.

The *Doshas* are principles that govern different aspects of the human body. *Vata* is formed from the components having properties of *Akasha* and *Vayu*. *Pitta* is formed from the

components with properties of *Teja* and *Jala*. *Kapha* is formed from the components having properties of *Jala* and *Prithvi*.

Ayurveda views the human system from an essentially functional viewpoint. For this, it has identified three main functions namely. movement. metabolic transformation/change, and growth /nutrition and support. These are called as Vata (V), Pitta (P) and Kapha (K) respectively in Sanskrit, the language of ayurveda. Table 1 shows the general functions of tridoshas. Everyone has a particular ratio of Vata, Pitta and *Kapha*. This is known as their psychophysiological make up or constitution and is related with the individual's phenotype (Hankey, 2010; Sharma, 2016).

In fact, Tridosha theory could be interpreted at all the levels of systems biology but in this paper an attempt has been made to convey that *tridosha* theory may possibly represent the next grosser level after the panchamahabhuta level i.e the molecular level. Interpretation of Tridosha theory at the molecular level is as follows. One of the studies reveals that Vata can be understood in terms of membrane bound signal transduction, pitta as the process of phosphorylation and dephosphorylation of different proteins (signalling moieties and enzymes) and kapha is understood as the degree of gene expression as protein synthesis. All these biochemical mechanisms together contribute to the total body defence mechanism (Tripathi, 2000).

## Dhatu and Ojas- Cellular and Biochemical Level

*Ayurveda* elaborates seven major structural entities that maintains and sustain the body (*rasa, rakta, māmsa, meda, asthi, majjā and śukra*). The previous *dhātu*  nourishes the next in a sequential manner. Ayurveda explains the interesting mechanisms of *Dhatu Poshana* (Tissue nourishment) through the theory of *Nyaya Traya*. Agni and *Srotas* are the major facilitators of tissue nourishment which mainly occurs through following three mechanisms and are complimentary to each other (Singh, 2009):

- 1. *Kedari Kulya Nyaya* Maxim of microcirculation and tissue perfusion: This *Maxim* suggests that the living body is made up of innumerable micro vascular channels which are responsible for the nourishment of the *Dhâtus*. The cells and tissues get perfused with plasma. But tissue perfusion alone is not sufficient to complete the process of nourishment. This requires the complementary action of the other two mechanisms.
- 2. Khale Kapota Nyaya The Khale Kapota Nyaya refers to the selective uptake of nutrients from the blood stream by the respective cells and tissues just as the bird picks up selective grains and cereals from the common harvesting ground because it provides total pool of nutrients to all tissues but the different *Dhatus* require different specific nutrients and therefore there is a need of active selective uptake. For example the Asthi Dhatu will absorb mainly the minerals like Calcium Phosphorus, whereas the Rakta Dhatu will take only those nutrients like Iron etc. which are needed for formation of blood.
- 3. *Kshira Dadhi Nyaya* represents the final transformation and assimilation of the absorbed nutrients into the tissue system. This is very much comparable with the conversion of milk into yoghurt, so the term *Kshira Dadhi Nyaya* has been used.

This process Dhatu Poshana of (Nourishment) Dhatu Nirmana and (Formation of dhatu) ultimately is responsible for the formation of vital essence of the body called Ojas. Ojas which is described in Ayurveda is basically of two kinds (Singh, 2009).

- Para Ojas The quantity of Para Ojas is minute and symbolically measures eight drops and is located in the heart. Injury of Para Ojas leads to instantaneous death which indicates vital nature of this category of Ojas.
- Apara Ojas -Apara Ojas is comparatively gross and is spread all over the body. It is responsible for immune functions of the body. This Ojas acts as Bala or biological strength Aurvedic classics have described three kinds of Ojo Bala namely (Acharya, 2001).

त्रिविधं बलमिति - सहजं । कालजं । युक्तिकृतं चञ सहजं यच्छरीरसत्त्वयोः प्राकृतं । कालकृतमृतुविभागजं वयःकृतं च । युक्तिकृतं पुनस्तद्यदाहारचेष्टायोगजम् - Charaka Samhita, Sutra sthana 11/36.

- 1) Sahaja Bala which resembles innate immunity,
- Kalaja Bala resembling naturally acquired immunity as an impact of time and other environmental factors,
- 3) *Yuktikrita Bala* which is like artificially induced immunity- (vaccinations) manufactured by therapeutic planning and intervention. The genesis and functioning of *Ojobala* depends upon the integrity of the *Srotas* system (Macro and micro channels).

Ayurvedic texts also describe the pattern of immune disorders which can be of three kinds namely (Acharya, 2005).

तस्य विस्रंसो व्यापत् क्षय इति यत्रयो दोषाःषफ लिङ्गानि भवन्ति सन्धिविश्लेषो गात्राणां सदनं दोषच्यवनं क्रियासन्निरोधश्च विस्रंसे। स्तब्धगुरुगात्रता वातशोफो वर्णभेदो ग्लानिस्तन्द्रा निद्रा च व्यापन्ने। मूर्च्छा मांसक्षयो मोहः प्रलापो मरणमिति च क्षये ॥ - Sushruta Samhita, Sutra sthana 15/24.

- 1) *Ojovyapada* which is like early reversible immune disorder,
- Ojovisramsa resembling dislodged immunity as it is seen in cases of autoimmune diseases and many other similar immune disorders,
- 3) *Ojokshaya* refers to the real immunodeficiency like AIDS. Such disorders of *Ojas* are strongly associated with endogenous factors like derangement in the integrity of *Srotas* and *Agni*, besides a range of external factors acting via the environment and life-style discordance.

#### Srotas- Organ System Level

The term Srotas takes its derivation from the root word- "*Sru-gatau*" which means to go, to move, to flow, to leak, to secrete, to filter etc. Generally, Srotas is defined as "*Sravanata Srotamsi*", the channels or structures through which the nutrient material, waste material, sensory information, body fluids etc are transported.

यावन्तः पुरुषे मूर्तिमन्तो भावविशेषास्तावन्त एवास्मिन् स्रोतसां प्रकारविशेषाःञ सर्वे हि भावा पुरुषे नान्तरेण स्रोतांस्यभिनिर्वर्तन्ते। क्षयं वाऽप्यभिगच्छन्तिञ स्रोतांसि खलु परिणाममापद्यमानानां धातूनामभिवाहीनि भवन्त्ययनार्थेन || - Charaka Samhita, Vimana sthana 5/3.

The Ayurvedic classics affirm that-'Srotomayam hi Shariram', which means that living body is comprised of innumerable channels which represent the dynamic inner transport system of the physique-psyche and soul organization, indicating all macro and micro channels and pathways which are meant for divergent functions, both gross and subtle, distinct and indistinct, anatomical and physiological (Acharya, 2001).

The *Srotas* plays an important role in physiology. Nourishment of the tissues and organs through the transport of nutritive materials and regulation of physiological factors, energies, and bioavailability of medicines depends on the proper functioning of *Srotas*. The subtler *Srotas* are responsible for the transmission of impulses, emotions, and thoughts.

The understanding of *Srotas* from a contemporary view is as following (Singh, 2009):

- Whole body as a single long channel.
- Gross and subtle channels of physiology.
- Millions of microtubular structures.
- Subcellular and emotional pathways.
- Membrane potentials, Receptor mechanisms and networks.
- The Chakras, Nadis, and Koshas.

*Charaka Samhita* is the important Ayurvedic classic which describes about *Strotas*-gross channels resembling the major physiological systems of the body as described in the contemporary system of medicine. Two main principal organs each in the route of the respective *Srotas*, termed as the *Mulam* - '*Mulamiti Prabhavasthanam*'. These *mulas* contribute for the multidimensional wellness of the respective *srotas*. Each of these important channels acts as the inner transport system (Singh, 2009).

The texts also describe another important channel called *Manovaha Srotas* which disseminates the impulses of thought and emotion. *Hridaya* (*Buddhernivasm Hridayam*) is said to be the *Mulam* of *Manovaha Srotas*. The texts describe the causes of the vitiation of these channels and their pertaining diseases. Thus, *Srotas* is an umbrella term referring to a wide range of structures, functions and has different contextual meanings.

The smallest functional unit of the nervous system is the neuron and is imagined to be as *Pinda* and the whole universe is considered as *Brahmanda*. The comparison may not be untrue. They surprisingly resemble. Scientists believe that the number of neurons in the human brain / according to some the number of all basic biological cells, is almost same as the number of stars in the galaxy (Fig. 1) Thus, the entire universe is interconnected. This is one of the fundamental principles of Indian philosophy and Ayurveda (Patwardhan, 2015).

## Prakriti - Organism Level

शुक्रशोणितसंयोगे यो भवेद्दोष उत्कटः । प्रकृतिर्जायते तेन तस्या मे लक्षणं शृणु ॥ -Sushruta Samhita, Sharira sthana 4/63

The intensified state of doshas in *shukra* (sperm) and *artava* (ovum) at the time of fertilization determines the *Prakriti* (constitution) of the person (Acharya, 2005). These intensified doshas are capable of inducing defects, but during formation of

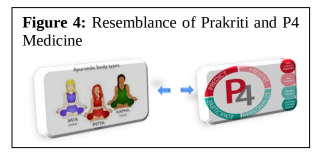
*prakriti* (constitution), there is an innate suitability of *doshas*, which does not cause any harm to the body. Hence constitution is an outcome of intensified, yet balanced state of *doshas*.

The word Prakriti (constitution) has different meanings in different contexts e.g. *samya* (equilibrium), *Arogya* (health), *svabhav* (nature), *karana* (cause), bodily constitution etc. Etymologically *Prakriti* (*pra* = primary or first, *kriti* = formation or creation) stands for the basic model which represents the developmental differences in everyone.

Ayurveda has a very descriptive approach regarding the topic of *deha prakriti* (physical constitution). Various factors have been enumerated by our acharyas which together constitute the psychological and physical make up of an individual. The permutation and combination of these factors result in independent or mixed prakriti (constitution). Rastogi (2010) stated that *Prakriti* is an outcome of unique combination of physiological, physical, and psychological features of an individual, and it has seven variants depending on the dominance of specific *dosha*.

Prakriti is an interesting concept of basic principles of Ayurveda which has an evident impact on predictive medicine. Knowledge of prakriti of an individual is beneficial in understanding health and disease. This concept represents the Organism level in the (six level) hierarchy as it fits well into the definition of an 'organism', being a continuous biological system and having the ability to adapt and maintain a particular structure and behaviour. Human Genome Project has tried to identify the possibilities of inheritance of human Prakriti by observing positive relationship between specific alleles and *Prakriti* variants. Identification of biochemical correlates is the advancement to this correlation.

Customised medicine or P4 Medicine which is currently very popular in the west seems to have taken its roots from *Ayurveda* (Fig. 4). The term P4 medicine has been coined by Leroy Hood of the Institute for Systems Biology. It is personalised, Predictive, Preventive, and Participatory Medicine.



## **Population Level**

After the organism level the next level population is the level. This whole representation of cycle is now-a-days being termed as Ayurveda Systems biology. Prakriti acts as a tool to classify the human population thus giving a deeper understanding of genetic variation in the population. Therapeutically this is helpful in identifying the human population into disease prone, disease resistant or drug responsive/non responsive etc. categories. This classification would be immensely helpful for the mankind in every possible way.

## Conclusion

*Ayurveda* gives a universal perspective to the nature of life, health and even to the subtlest atoms, cells, and molecules. *Panchamahabhutas* represents the atomic level, Tridoshas representing the Molecular or Omics level, Sapta dhatus representing the Cellular \_ **Biochemical** level, **Srotas** representing the organ system level, Prakriti depicting the Organism level and finally the population level (Fig. 5). Therefore, the concept of Loka and Purusha has a holistic view regarding human being emphasizing that human being is not just a conglomeration of cells or tissues but physique, psyche, and soul in harmony. Avurveda has so much to offer to the mankind in every field such as preventive medicine, nutrition, genomics, pharmaceutics and many more. All these principles play a major role in Ayurvedic diagnostics and therapeutics.

#### References

- 1. Acharya, Y.T. (2001). *Charaka Samhita*. Chaukhamba Sanskrit Sansthan, Varanasi, pp.100, 249 & 325.
- Acharya, Y.T. (2005). Sushruta Samhita. Chaukhambha Orientalia, Varanasi. PP-Samhita., Chaukhamba Sanskrit Sansthan, Varanasi, pp.62, 86 & 279.
- 3. Hankey, A. (2010). Establishing the Scientific validity of Tridosha. *Ancient Science of Life*, 29(3): 6-18.
- 4. Patwardhan, B. (2014). Ayurveda Systems Biology. Editorial. *Annals of Ayurvedic Medicine*, 3(1-2): 5-7
- 5. Patwardhan, B. Mutalik, G. and Tillu, G. (2015). *Integrative approaches for Health*. Elsivier Publications, USA. pp.133, 194.
- 6. Rastogi, S. (2010). Building bridges between Ayurveda and Modern Science. *International Journal of Ayurveda Research*, 1(1): 41-46.

- Sharma, H. (2016). Ayurveda: Science of life, genetics, and epigenetics. *AYU*, 37(2): 87-91.
- 8. Shastri, H.S. (2005). *Astanga Hrudaya*. Chaukhamba Surabharati Prākāśan. pp.163-164.
- 9. Singh, R. (2009). Exploring Quantum Logic in Ayurveda with special reference to Srotovijnana of Ayurveda. *AYU*, 30(4): 360-368.
- Tripathi, Y.B. (2000). Molecular approach to ayurveda. *Indian J Exp Biol.* 38(5):409-14.
- 11. Tripathy, J.S. (2009). Unified Dimensions of Ayurvedic medicine. Chaukhambha Ayurvijnan studies, Chaukhambha Sanskrit Pratishthan, Delhi.

# **Figure 5:** Ayurveda Principles Representing Various Levels of Understanding the Organism

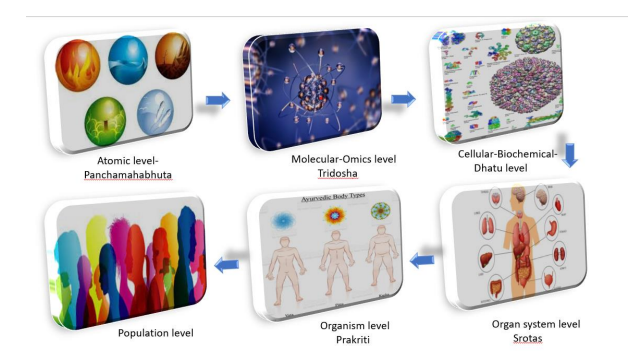


Table 1: Shows the General Physiological functions of Vata Pitta and Kapha

| Vata                                        | Pitta                  | Kapha                  |
|---------------------------------------------|------------------------|------------------------|
| Movement, Dissemination                     | • Appetite             | • Structure and        |
| Communication, which                        | • Digestion            | • Cohesion of the body |
| includes blood flow,                        | • Metabolism           | • Strength, stability  |
| Contraction of heart,                       | • Transformation       | • Fluid balance        |
| Inhalation and exhalation                   | • Energy exchange, and | • Weight               |
| • Movement of food down the                 | • Endocrine functions  |                        |
| digestive tract and                         |                        |                        |
| • Communication of cells via nerve impulses |                        |                        |

## **About Authors**



**Dr. G. Pallavi** is graduated (BAMS) from SDM Ayurveda College Udupi, Karnataka in 2009 and completed her Post graduation in Ayurveda Siddhanta from Government Ayurveda Medical College Mysore in 2012. She pursued MA (Sanskrit) from National Sanskrit University Tirupati in 2019 and Diploma in Manuscriptology and Paleography from the same University in 2022. She published about 25 research articles in peer reviewed National and

International reputed Journals. She is currently working as Professor in the Department of Samhita and Siddhanta in the S.V. Ayurveda Medical College, Tirupati, Andhra Pradesh.



**Dr. K.S. Dutta Sharma Ganti** obtained PhD degree in Samhita and Siddhanta from SCSVMV. He has completed BAMS degree from SJSAC&H, Chennai and MD (Ayu) from Government Ayurveda Medical College, Mysore. He did a certificate couse on Clinical Research and Data Analysis, Kshara sutra and Infertility Management. He has published few research articles in Ayurvedic journals. He is currently working as

Professor and Head in the Department of Samhita and Siddhanta in Sri Sri College of Ayurvedic Science and Research Hospital, Cuttack, Odissa.

## Glimpses of Spirituality in Vedanga Jyotisha

## Hemalatha Rallapalli and Rajesh Mirdoddi

Veda Samskriti Samithi Students, Hyderabad drhemajyotisha@gmail.com

## Abstract

Sanatana Dharma is the 'eternal' truth of Hinduism. This is also termed as the Vedic Religion. The Vedas described various virtues of a person like honesty, patience, goodwill, and generosity. The ultimate goal of the Sanatana Dharma is to reach moksha that is a state of spiritual liberation, self-knowledge and enlightenment. The general horoscope or Rasi chart reveals facts about the native's spiritual inclination observed in the form of various placements of planets and the lords of bhavas. The Varga charts give the spirituality of a native at a microscopic level. This paper is a humble attempt to understand the various scriptures on Jyotisha and give a glimpse on how a person's spiritual instinct and inclination can be understood.

## Introduction

Way back around 6000 years ago, the Vedic Religion or Sanatana Dharma was the only religion that existed. The Vedas are a Prasada of Knowledge given to the humans by the Almighty himself and compiled by the Rishi Veda Vyas. Spirituality, in the general sense has many meanings. Some feel spirituality is about living by certain values and rules and to others, it means a search for the truth of existence.

Manu Smriti says 'Vedoakhilam Dharmam Moolam', meaning all Dharmic laws are rooted in the Vedas whether it is Cosmic laws of nature, Human laws of nature, Animal laws of nature. Thus, we can also say, the roots of spirituality lie in the Vedas. The Vedic literature is divided into Chaturdasha Vidya or fourteen books of knowledge. Vedangas are a part of these fourteen books and are referred to as the limbs of the Vedas. Similar to the various limbs present in the body, they support and augment in

understanding, preserving and protecting the Vedas and the Vedic traditions. The six Vedangas are Siksha, Chhanda, Vyakarana, Nirukta, Jyotisha and Kalpa. It is said that when a person studies Vedas with these sixfold limbs, they reach the abode of the Supreme.

From Vedas we can quote "Jyothisham Suryaadhi grahaanam bodhakam sastram". The sastra which gives the knowledge of Surya and other Grahas is called Jyotisha sastra. 'Jyotisha' (*ja-yo-teesh*) means 'Light of Knowledge' in Sanskrit. Jyothi means light and hence it is reiterated that just as the light to the eye in the same way Jyotisha sastra is as important as a vision to our life. We will know our past, present and future through the vision of Jyotisha sastra. In the day to day language, Jyotisha is termed as Vedic Astrology.

## Description

The actions, thoughts and decisions are in a way shaped by the spiritual inclinations of individuals. Thus, it is found that these inclinations become the subject matter of study across different fields including psychology, philosophy and science. A unique perspective in the context of astrology or Jyotisha is also seen from the various texts and scriptures of Jyotisha like the Brihat Parasara Hora Sastra from Sage Parasara.

#### The Sattva Guna or Virtue

The first aspect that comes to the mind when spirituality is to be understood is the concept of the gunas of a native. They are the Sattva, Rajas and Tamo Gunas. While the characteristic of Sattva Guna is purity and knowledge, Rajas means activity and desire and Tamas stands for darkness and destruction. These Gunas or virtues are depicted in the horoscope from the various zodiac signs or Rasis and the planets.

| 12 H        | 1 H     | 2 H    | 3 H    |
|-------------|---------|--------|--------|
| Pisces      | Aries   | Taurus | Gemini |
| 11 H        |         | 4 H    |        |
| Aquarius    | RASI CH | Cancer |        |
| 10 H        |         | 5 H    |        |
| Capricorn   |         | Leo    |        |
| 9 H         | 8 H     | 7 H    | 6 H    |
| Sagittarius | Scorpio | Libra  | Virgo  |

Figure 1 shows the Rasi chart or Kalapurusha chart with Aries being the first house and Pisces being the 12<sup>th</sup> house moving clockwise. The houses or Rasis of Cancer, Leo, Sagittarius & Pisces are called the Sattva Guna Rasis. These are related to Higher spiritual thinking and behaviour, Seeking out higher wisdom and truth, Meditating, Focusing, Worshipping God or Nature, Universality in Thoughts and actions, Pure, Learned/ Wise, etc. These houses are ruled by Sun, Moon and Jupiter. In fact, Pure Sattvik people have a rich inner life. A planet in a Sattvik sign is motivated to do something uplifting and good. Such natives attach joy and happiness to the higher mind and Soul and its progress.

## 5<sup>th</sup> house in the Natal Horoscope

This house gives us the 'Purva Punya', which is the result of past life samskaras, and their imprints. These samskaras are closely linked to the 5<sup>th</sup> house which is the Zodiac sign of Leo (Simha), ruled by the Sun (Figure 1). In astrology, the Sun is the natural atmakaraka, or essence of the soul. The soul remains eternal, while the body may perish. The soul continuously undergoes rebirths and with each birth, sanskaras accumulate and become attached to the soul. a smooth transfer of positive influences from the previous birth happens with a well-positioned 5<sup>th</sup> house and its lord. The 5<sup>th</sup> house is associated with spiritual initiation and mantras. It is also the house of the native's ishta devata (personal and favourite deity) - who will guide, protect and take care of the native always.

## 9<sup>th</sup> House in the Natal Horoscope

There is a direct reference to spirituality from the 9th house of a Rasi chart, which is referred to as the Bhagya Sthana. All matters related to spirituality are considered here by sage Parasara. Spiritual initiation, worship, virtues, prayer, guru etc. are all related to the 9<sup>th</sup> house. Again, the 9<sup>th</sup> house is a result of accumulating good karmas or actions in the previous births. Matters such as higher learning, long distance travels, pilgrimages, intuition and divine revelations are also observed with the placement, aspect and conjunction of planets in the 9<sup>th</sup> house and the lord of the 9<sup>th</sup> house. Placement of benefics especially Jupiter and its aspect on the 9<sup>th</sup> makes the native to generalize and communicate about what affects all men and the universe as a whole.

# Moksha Marga and the 12<sup>th</sup> house in the Natal Horoscope

The 12th house of the Rasi chart is associated to the non-materialistic world experiences, such as retreat, solitude and seclusion. It governs the subconscious mind, dreams, and the process of selfundoing. Also, this house reflects the native's spiritual inclinations, urge to seek inner peace and transcendence. The 12<sup>th</sup> house's influence extends to the ability to find solace in sleep and the connection to higher dimensions. This house of 'Moksha' or spiritual liberation signifies the journey of the soul towards freedom from the cycle of birth and rebirth. This house encourages the native to experience a sense of oneness with the universe, move away from attachments and ego and then transform themselves by shedding old patterns and beliefs for a higher state of consciousness.

Ketu is the primary significator for spirituality and if there is a connection between the 12<sup>th</sup> house and Ketu in a natal chart, there is a strong likelihood of experiencing spiritual phenomena. However, enlightenment requires support and cooperation from the other planets in the birth chart and Ketu solely cannot attain spirituality.

## The Yogas in a Horoscope

Spirituality for many comes through sadhana (worship, meditational yoga or mantra practice) and this happens only when the Sadhak is able to control his Indriyas or sense organs and eventually become detached from this world of materialism and Maya (illusion). The Natal chart reveals much ascetic or spiritual yoga which are capable of driving the sadhaka towards spiritualism. Yogas for Spiritualism is formed by placement of the Moon.

As said in the Vedas 'Chandrama Manaso Jataha' - our Body and Atma are connected to the world through the Chandrama or Moon. The intelligence, which is guided by the soul, tells the mind to detach from anything that degrades it and to be attached into anything that elevates it. As a result of this sadhana/tapasya/austerity, the soul is finally freed from the bodily consciousness, and attains moksha. Thus, with respect to the Moon, different yogas are seen in the Rasi chart for spiritualism, as follows:

- Saturn aspects the dispositor of Moon forming the Tapasvi Yoga
- The native becomes a famous sanyasi if the Moon is aspected by all the planets by Rasi or Graha Dristi.
- If the 9<sup>th</sup> house has Jupiter placed in it, and the Ascendant, Moon, and Jupiter are all influenced by Saturn, then the native becomes a Tapasvi by renouncing worldly pleasures.
- A variation is observed when the Moon is in a Rasi or Navamsa of Saturn and Saturn is in Rasi or Navamsa of Moon (Parivartanayoga - mutual exchange).
- Also, if the dispositor of Moon happens to be Saturn, then if Saturn's dispositor is

aspected by or has a connection with Saturn, then Parivraja-yoga applies.

• When Venus, Saturn and Ketu are in trikonas, then Tapasavi-yoga is formed.

Yogas for Spiritualism formed by placement of Jupiter and Venus:

- Jupiter and Venus are respectively Brihaspati, the guru of Suras or Devatas and Sukra, the guru of Asuras or Danavas. They give para and apara vidya. Being benefics, the Yogas caused by the two gurus are important in the charts of spiritualists. The most significant of these yogas that involves Jupiter and Venus are as follows:
  - Jupiter, Mercury and Venus are in Kendras, and also in the 2<sup>nd</sup>, 4<sup>th</sup>, 5<sup>th</sup>, 9<sup>th</sup> or 11<sup>th</sup> houses. In this case the native becomes ascholar in multiple subjects and is recognized, forming Saraswati Yoga.
  - Jupiter posited in the 2<sup>nd</sup> or 5<sup>th</sup> house and is conjoined or aspected by Venus and Mercury. This makes an exceptional character, learning skills, respect in society and becoming renowned. This forms the Kalanidhi yoga.
  - The Bharat yoga is very important for spiritual learning and is formed in when in the Rasi chart, the Navamsa dispositor of the 2<sup>nd</sup> lord conjoins the 9<sup>th</sup> lord or the Navamsa dispositor of the 5<sup>th</sup> lord conjoins the 9<sup>th</sup> lord.

Yogas for spiritualism formed by placement of other planets:

- Lagna is aspected by Venus, Saturn and Ketu and they are in mutual aspect.
- Based on strength of Venus and where he is placed and if there is a conjunction of Venus with Rahu or Ketu. With Rahu means, that the native

deviates from vows of renunciation, whereas with Ketu means, that the native's renunciation is determined.

- If the Saturn alone aspects the lagna or its dispositor, it leads to renunciation.
- When four or more strong planets occupy a single house and Rajayoga is present in the chart, then ascetism is possible. The type of asceticism again depends upon the strongest planet in the combination.
  - If strongest is Mars, it produces Sakyas who worship Devi, the Goddess of power;
  - If Mercury, it produces Jeevikas who worship Vishnu, the preserver.
  - If Jupiter, it makes the person a Bhikshu, who believes in Samkhya philosophy;
  - If Moon, it makes Vriddhas who believe in Supreme God and they beg alms with a skull like pot;
  - If Saturn, it produces Nirgranthas who roam around naked like the Nagas;
  - If Sun, it makes a person Vanyasana. They believe in simple living and high thinking. They possess high intellect and are spiritually developed.

These are effective when the house, in which these planets are posited, is a Kendra and one of these planets is the lord of the 12<sup>th</sup> house which stands for Moksha. The planet with highest strength will denote the type of renunciation as per Parasara.

## Summary

The paper has dealt with the various ways of observing spirituality from a natal chart or Rasi chart, as per the sacred Brihat Parasara Hora Sastra. The observations are not limited to the above but there are many more yogas and also divisional charts from where the spirituality of a native can be seen, They are not in the scope of this article and the authors wishes to submit them in the next article in detail.

## References

- Santhanam, R. (1984). Brihat Parashara Hora Shastra of Maharshi Parasara (vol. 1 & 2). Ranjan Publications, New Delhi.
- 2. Charak, K.S. (2003). *Yogas in Astrology*. Uma Publications, New Delhi.
- 3. Raman, B.V. (2002). *Three Hundred Important Combinations*. Motilal Banarsidass, Delhi.

## **About Authors**



**Dr. Hemalatha Rallapalli** obtained PhD degree in Electronics and Communication Engineering. Having worked as Professor in the University College of Engineering, to pursue her interest in Vedic studies, she has taken voluntary retirement and is now dedicated to the area of Vedic Astrology. She has been observing and learning from planets and is trying to correlate them with the spiritual journey of human beings. She is presently pursuing for a

PhD in Vedic Astrology.



**Rajesh M.** is working as a professional in the IT industry, and he is studying planets since a decade. He is proficient in Vedic Astrology. He is also pursuing his PhD in Vedic Astrology. The author believes in the Philosophy of Karma and its fructification through the horoscope.





# Section Two Sanatana Dharma





## Sri Sri Jagadguru Sankaracharya Mahasamsthanam



Dakshinamnaya Sri Sharada Peetham, Sringeri, Karnataka

## Grand Inauguration of 'Shankara Giri'

On the auspicious Swarna Mahotsava, 50<sup>th</sup> year of Sannyasa Sweekara of Sringeri Jagadguru Shankaracharya Sri Sri Sri Bharati Tirtha Mahaswamiji, *Ashwayuja Krishna Dvadashi* (10-11-2023), to pay the gratitude for the welfare that Jagadguru Sri Adi Shankaracharya had done for the mankind, a 32 foot granite statue was inaugurated and worshipped by Jagadguru Shankaracharya Sri Sri Sri Bharati Tirtha Mahaswamiji and Jagadguru Sri Sri Sri Vidhushekahara Bharati Mahaswamiji at Shankara-giri in Sringeri. Also the figures of His four primary disciples including Sri Sureshwaracharya (the first Acharya of Sringeri) were worshipped and inaugurated. A 12 foot statue of the 12<sup>th</sup> Acharya of Sringeri Sharada Peetham, Jagadguru Sri Vidyaranya Mahaswamiji who is well-known for having founded the Vijayanagara Empire, penned many great works including the commentaries of the four Vedas and Shankara Digvijayam was also inaugurated and worshipped. As part of the Mahotsava in addition to these special woships and inauguration, many Dharmic activities for the welfare of mankind including *Ati Rudra Mahayajna* and *Sahasra Chandi* 

*Mahayajna* took place in the Jagadguru's divine presence. The hillock also features a museum, state-of-the-art auditorium and an amphitheatre.

Parayana of *Prasthana Traya Bhashyas*, written by Jagadguru Sri Adi Shankaracharya, was performed by renowned scholars of Vedanta at Jagadguru Sri Adi Shankaracharya Sannidhi.





## Vijaya Yatra-Shrimatam Camp

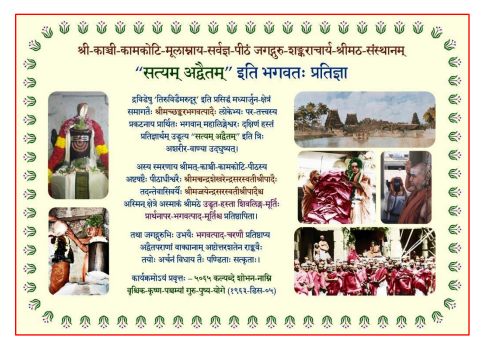
10-12 Dec. Adilabad | 13-14 Dec. Nizamabad | 15 Dec. 2023 - 15 Jan. 2024 -Secunderabad



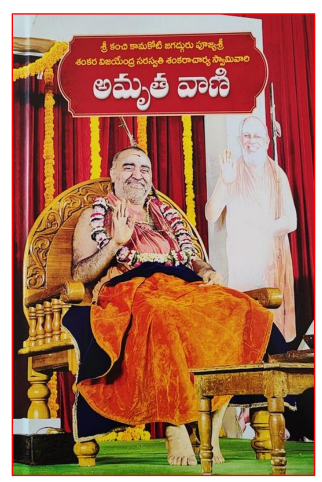
Vijaya Yatra - Karthika Somavaram at Adilabad 11-Dec-2023



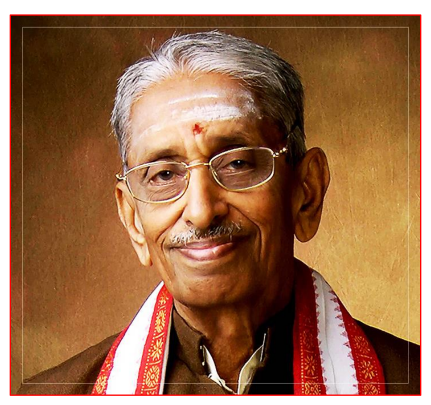
Yatra at Prayagraj concludes with Prana Prathishta of Sri Venkateswara Swami 23-Nov-2023



## Granthamulu



- *Kashmira Stabakam* on the glory of Kashmir's Culture & Heritage, Kashmir Temples, and connects with Kanchi.
- *Devuni Swaram '*Devuni Swaram'- a collection of divine talks given by H H Jagadguru Pujyashri Chandrasekharendra Saraswati Mahaswamiji in Telugu.
- *Bhajana Ratnakaram* (reprinted from the year 1967).
- Amruta Vani Discourses of Pujya Shankara Vijayendra Saraswati Mahaswamiji in Telugu.



## Sadguru Sri Sivananda Murthy Garu

**Born:** 20 December 1928 **Samadhi:** 10 June 2015

Sathguru Sivananda Murthy was born on December 20, 1928 at Rajahmundry. His father late Kandukuri Veera Basavaraju was the last Royal Dynasty of Urlam Estate of Srikakulam District, India. It was the richest Brahmin Estate of Andhra Desam in those days.

Their family was well known for their liberal support extended to the scholars in the study of the Vedas, Sastras, and Fine Arts etc. Even the freedom movement got their support.

Sri Sivananda Murty studied at Maharaja's College of Vijayanagaram during the years 1946 – 1949 and obtained his BSc degree from Andhra University. He left his very well-to-do family and opted for a sub-ordinate service to live among the poor people in the backward region of now Telangana in an attempt to understand the ground realities of the problems faced by the poor, ignoring lucrative opportunities offered to him in higher services. He retired as Secretary, Personnel & Planning (Administration) to the D.G.P by taking voluntary retirement five years prior to super-annuation.

As an individual his contribution to the society is unique, outstanding and multifaceted.

With the background of having been exposed to more than 16,000 books before his 33<sup>rd</sup> year itself in various subjects ranging from Literature (Telugu & Sanskrit), Indology, Astrology & Astronomy, History, Religion, Spirituality, Science, Medicine, etc. He could offer clarifications and guidance to many in the related fields. His love for the books is such that he has housed his personal collection of nearly 16,000 books in a separate Library building attached to his residence in Bheemili.

He had rendered free medical help (Homeopathy) to thousands of patients and continues this service till he took Samadhi.

He is a great patriot. He has extensively toured and studied India throughout its length and breadth to know the people and their problems. He interacted with many intellectuals and leaders in addition to common people. He had undertaken a variety of charitable activities.

His commentary on Kathopanishad is published as 'Katha Yoga' giving in depth yogic interpretations of the text making it very relevant to the sadhaka's. This book is highly appreciated by the learned scholars of Vedanta. The book related to the life histories of our great Sages in the name of 'MahaRishi Charitra' has been published. Another volume on the same topic is due to be published in a few days. Rudra Yagna's all over the country with the Sankalpa of obtaining Divine Grace for the safety of our country and preservation of our ancient culture.

His special concern for the welfare and wellbeing of the tribal population had taken him to remote areas in Arunachal Pradesh, Gujarat, and Chattissgarh etc. Medical camps and welfare activities for the children were initiated. He also toured abroad and has many friends and admirers worldwide.

He had contributed more than 400 articles to the Telugu Daily, Andhra Bhoomi to educate and inspire the society towards righteous living, patriotism, ancient culture

58

and heritage. He has given several radio talks also. Several articles of his were also published through a monthly journal called 'Supatha'.

He is the source of inspiration and guidance to the Sanathana Dharma Charitable Trust which has been conducting a variety of activities meant to preserve and spread our ancient culture and heritage. Eminent Citizens are given 'Sivananda Eminent Citizen Award' annually for their outstanding contribution to the society, for the past eleven years now.

He was the main force behind the creation of Andhra Music Academy to spread the rich culture and heritage in the field of Classical Music and Dance. Eminent personalities in these above fields are honored with appropriate titles. Annual Music Festivals and exhibitions are held in Hyderabad every year. Free music lessons for children and women are provided at several locations in the state.

Those who meet him get peace and solace in addition to guidance to overcome their problems. These are only some of the characteristics of this great personality.

Sathguru Sri Sivananda Murthy Garu is one of the Spiritual Masters of the tallest kind living amongst us to-day.

He was awarded Doctor of Letters (D. Litt) Degree, in recognition of his eminence and attainments in the 2005, by Potti Sree Ramulu Telugu University, Hyderabad.

> Hariḥ OM - OM Tat Sat –

> > 59

## श्रीमाता चतुष्टष्टि उपचारः स्वामिनि सद्विद्यानंद सरस्वति

गीतं (१), वाद्यं (२), नृत्यं (३), आलेख्यं (४), विशेषकच्छेद्यं (५), तण्डुलकुसुमवलि विकाराः (६), पुष्पास्तरणं (७), दशनवसनागरागः (८), मणिभूमिकाकर्म (९), शयनरचनं (१०), उदकवाद्यं (११), उदकाघातः (१२), चित्राश्च योगाः (१३), माल्यग्रथन विकल्पाः (१४), शेखरकापीडयोजनं (१५), नेपथ्यप्रयोगाः (१६), कर्णपत्त्र भङ्गाः (१७), गन्धयुक्तिः (१८), भूषणयोजनं (१९), ऐन्द्रजालाः (२०), कौचुमाराश्च (२१), हस्तलाघवं (२२), विचित्रशाकयूषभक्ष्यविकारक्रिया (२३),. पानकरसरागासवयोजनं (२४), सूचीवानकर्माणि (२५), सूत्रक्रीडा (२६), वीणाडमरुकवाद्यानि (२७), प्रहेलिका (२८), प्रतिमाला (२९), दुर्वाचकयोगाः (३०), पुस्तकवाचनं (३१), नाटकाख्यायिकादर्शनं (३२), काव्यसमस्यापूरणं (३३), पट्टिकावानवेत्रविकल्पाः (३४),तक्षकर्माणि (३५), तक्षणं (३६), वास्तुविद्या (३७), रूप्यपरीक्षा (३८), धातुवादः (३९), मणिरागाकरज्ञानं (४०), वृक्षायुर्वेदयोगाः (४१), मेषकुक्कुटलावकयुद्धविधिः (४२), शुकसारिकाप्रलापनं (४३), उत्सादने संवाहने केशमर्दने च कौशलं (४४), अक्षरमुष्तिकाकथनम् (४५), म्लेच्छितविकल्पाः (४६), देशभाषाविज्ञानं (४७), पुष्पशकटिका (४८), निमित्तज्ञानं (४९), यन्त्रमातृका (५०), धारणमातृका (५१), सम्पाठ्यं (५२), मानसी काव्यक्रिया (५३), अभिधानकोशः (५४), छन्दोज्ञानं (५५), क्रियाकल्पः (५६), छलितकयोगाः (५७), वस्त्रगोपनानि (५८), द्यूतविशेषः (५९), आकर्षक्रीडा (६०), बालक्रीडनकानि (६१), वैनयिकीनां (६२), वैजयिकीनां (६३). व्यायामिकीनां च (६४) विद्यानां ज्ञानं इति

## Sri Gaņeśa Suktam

Suktam for Prosperity and Well-being

Raghava S. Boddupalli

Nada Vedādhyayana Kendra (NVAK), J.P. Nagar, Bangalore raghava7boddupalli@gmail.com

## Introduction

The *Gaņeśa Suktam* is a compilation of mantras extracted from three mandalas of the *Rgveda Saṃhitā* (RV). There are twelve mantras in this Suktam. The first nine mantras are from the  $81^{st}$  Sukta of the  $8^{th}$  Mandala, the tenth mantra is from the  $23^{rd}$  Sukta of the  $2^{nd}$  Mandala, the eleventh and twelfth mantras of the Suktam are from the  $112^{th}$  Sukta of the  $10^{th}$  Mandala. The first nine mantras are addressed to *Indra*, the tenth mantra is addressed to *Brahmaṇaspati*, and the  $11^{th}$  and  $12^{th}$  mantras are addressed to *Indra*. Though Indra is the Devata for this Suktam, it is also addressed to *Gaṇeśa* as it has the term '*Mahāhasti*' (the great elephant or the one with great hands). The benevolent and generous giving nature of *Gaṇeśa* was brought out in this Suktam. The Vedas teach about being unselfish in the pursuit of wealth, to be intelligent seekers of wealth and also to be proactive in the matters of attaining wealth.

It seems in the course of time, as a convention, all these mantras are chanted to worship Lord *Ganeśa*.

## Ŗșiḥ – Devata – Chandas

The Rsih, Devata and Chandas for all the ten mantras of the Suktam are provided in the table below:

| Mandala, Sukta,<br>Mantra/s | Ŗşiḥ                          | Devata        | Chandas                                                                  |
|-----------------------------|-------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------|
| RV 8-81:1-9                 | Kusīdī Kāņva                  | Indra         | 2, 3, 6 & 7 - Nicrdgāyatrī<br>1, 5 & 8 - Gāyatrī<br>4 & 9 - Virādgāyatrī |
| RV 2-23-1                   | Gṛtsamada Bhārgava<br>Śaunaka | Brahmaṇaspati | Jagatī                                                                   |
| RV 10-112:9-10              | Nabhaḥprabhedana<br>Vairūpa   | Indra         | Nicŗttriṣțup                                                             |

#### Mantra word meaning, Translation and Explanation of the Sukta Mantras

Note: While splitting the words in the Veda mantras for their meanings, if the word and suffix are separated, they are explained jointly as a meaningful unit based on the traditional Veda Bhaşya (commentary) of Sri Sāyaṇācharya. For instance, the first mantra starts with the words आ तू न इन्द्र, but here the word आ is conjoined with its corresponding word and explained as a meaningful unit – आ सं गुभाय.

#### Mantra 1:

आ तू नं इन्द्र क्षुमन्तं चित्रं ग्राभं सं गृंभाय । मुहाहस्ती दक्षिंणेन ॥ - RV 8-81-1

तू – already, नः – to us, इन्द्र – Oh Indra!, क्षुमन्तम् – being endowed with salutations, चित्रम् – of varied nature, ग्राभम् – worth possessing, आ सं गृभाय – collect, महाहस्ती – endowed with great arms, दक्षिणेन – by the right hand.

Oh Indra! Endowed with great arms (hands), collect varied kinds of wealth that is worth possessing, to give to us with your right hand.

Though the mantra is addressed to Indra, it is also connected with Ganeśa because of the term *Mahāhasti* - the one with the great hand. Here the hands are given the attribute 'great' due to their nature of giving generously. But interestingly, the word 'Hasti' in Sanskrit also means an elephant. *Hasta* is tusk or trunk, *hasti* is the one which is endowed with a trunk, that too a great one, which reminds one of great *Sri Ganeśa*.

#### Mantra 2:

विद्मा हि त्वां तुविकूर्मिं तुविदेंष्णं तुवीमंघं । तुविमात्रमवोंभिः ॥ - RV 8-81-2

विद्मा – (we) know, हि – indeed, त्वा – you, तुविकूर्मिम् – of lots of deeds, तुविदेष्णम् – great giving nature, तुवीमधम् – of lot of wealth, तुविमात्रम् – of great proportions, अवोभिः – endowed with.

We know you to be one endowed with lot of (great) deeds, great giving nature and a lot of wealth in great proportions.

The word *tuvi* is repeated, which as evident, means great. Indra is saluted as the one with greatness in action, giving and possessing great proportion of wealth. One can imbibe an interesting teaching from here. The one who performs great deeds (*tuvi-kurmi*) attains great wealth (*tuvimagham*, *tuvimatram*). Further, when such wealth is attained, one should also be endowed with the nature of generous giving (*tuvi-deshnam*).

#### Mantra 3:

## नुहि त्वां शूर देवा न मर्तांसो दित्संतं । भीमं न गां वारयंते ॥ - RV 8-81-3

न हि – not, त्वा – you, शूर – valiant, देवाः – the Gods, न – not, मर् तासः – human beings, दित्सन्त म् – desirous of giving, भीमम् – the terrible, न – like, गाम् – the bull, वा रयन्ते – (can) stop.

The gods and the human beings cannot stop you, once you have desired to give. You are unstoppable like the fierce bull.

The strong desire of Indra to give is saluted and celebrated in the 3<sup>rd</sup> Mantra. The meaning is obvious - let us reflect upon it as follows: we unreservedly receive things right from our birth from our parents, nature, society, and fellow beings for our survival and sustenance. How much do we give back? Of course, there will be a desire to give back. But how strong is the desire? Are we converting all our desires, to give to some noble cause, into actions? We know the cause to be worthy, we also desire to give, but when it comes to actual giving, we shy away or we reduce the proportion of giving.

Look at the way Indra is described here. Once he has decided to give, no one can stop him from giving. He is like a fierce unstoppable bull in that regard. Such is the intense desire that we need to develop to give back to the society, fellow human beings and other beings and to the country. Thus Ganesa or Indra has set an example as a leader in giving.

Let this Mantra in the *Gayatri Chandas* on repetition inspire us to intensify our desire to do our bit for the well-being of one and all.

Mantra 4:

## एतो न्विंद्रं स्तवामेशांनं वस्वंः स्वराजं । न रार्धसा मर्धिषन्नः ॥ - RV 8-81-4

एतो – come, नु – quickly, इन्द्रम् – Indra, स्तवाम् – let us praise, ईशानम् – the lord, वस्वः – of wealth, स्वराजम् – shining in his own glory, न – not, राधसा – with wealth, मर्धिषत् – (others) affect, नः – us.

Come quickly! Let us praise Indra, the Lord of wealth, and the one who is shining in his great glory. Let others not affect us by their affluence (when we are rich ourselves, the wealth of others won't afflict us).

## Mantra 5:

## प्र स्तोंष॒दुपं गासिष॒च्छ्रवत्सामं गी॒यमांनं । अभि राधंसा जुगुरत् ॥ - RV 8-81-5

प्रस्तो षत् – let Indra be praised, उपगासिषत् – let accompanying songs be sung, श्रवत् – (Let him) listen, साम – the Saman, गीयमानम् – that is being sung, अभि – from all sides, राधसा – with wealth, जुगुरत् – let him bless.

Let the praise (of Indra) be sung, let the accompanying songs also be sung. Oh Indra! Listen to the *Saman (Samaveda* mantra) that is being sung and bless us from all sides with wealth.

**4**<sup>th</sup> and **5**<sup>th</sup> **Mantras** – This is an interesting set of mantras that shows an urge to gain wealth by glorifying the rich and powerful deity. But in the light of *Srimad Bhagavad Gita*, we see Bhagavan Krishna stating that I have four types of devotees - the distressed, the one who is desirous of wealth, the inquisitive and the wise (*Srimad Bhagavad Gita*, 7-16). Sri Krishna says that all the four are noble people. This is to indicate that it is not wrong to turn Godward when in need of health, wealth, or wisdom. Rather than becoming abjectly material, even in the pursuit of money, connection with God can be established. With the grace of God, in due course, a person becomes noble, ethical and self-conscious and righteousness.

## Mantra 6:

आ नों भर॒ दक्षिंणेनाभि सव्येन प्र मृंश । इंद्र मा नो वसोर्निर्भाक् ॥ - RV 8-81-6

नः – to us, आ भर – fill/bring, दक्षिणेन – by the right (hand), सव्येन – by the left (hand), अभिप्रमृश – Give, इन्द्र – Oh! Indra, मा – not, नः – us, वसोः – from wealth, निर्भाक् – leave out.

Let (Indra) give us wealth with his right hand and left hand. Oh! Indra! Do not leave us out of (granting) wealth.

As an innocent child, the mantra urges Indra to provide wealth with both the right and the left hands. Also, giving by both hands indicates generous giving and not holding back anything that is meant for distribution. This is called as देयेषु मुक्तहस्तता - having a free hand in giving (*Srimad Bhagavad Gita*, 18-43). Also the *Taittirīya Upanişad* recommends this approach in giving richly - श्रिया देयम्.

Through these mantras of Lord *Indra* or *Ganeśa* is praised for attaining wealth. This amply testifies to the fact that the Vedas are not just otherworldly, they are also for attaining wealthy prosperous living endowed with concern for others.

### Mantra 7:

उपं क्रमुस्वा भेर धृषुता धृष्णो जनानां । अदांशूष्टरस्य वेदंः ॥ - RV 8-81-7

उपक्रमस्व – (O Indra!) Come towards (wealth, to give), आ भर – bring, धृषता – with a bold mind, धृष्णो – O Tormentor!, जनानाम् – of the people, अदाशूष्टरस्य – the one who is extremely non-giving, वेदः – wealth.

Oh Indra! Come towards the wealth (to grant us). O Tormentor! With a bold mind (snatch) the wealth from among men, the one who is extremely non-giving (selfish). O Indra! You possess wealth which is adored by the wise / intelligent. (On being sought) grant that to us.

As is evident from the translations – this is also an unreserved Vedic prayer for wealth. As is always known, the one who seeks gets. Hence, the Vedas here teach us how to ask for what is required. Being reserved and introverted is not the way to lead a prosperous life. Prosperity and withdrawing into a shell do not go together. We have to go out there into the world and boldly search for and seek our requirement.

Further, the Vedas also make a very strong comment on the selfish hoarders – who possess yet do not give. The mantra says, 'O Indra, Snatch wealth from them and give it to us'. This indicates that the rich also have a responsibility to give. One can become and should become rich, but not selfish. Such parity in wealth has been envisioned in ancient times.

## Mantra 8:

## इंद्र य उ नु ते अस्ति वाजो विप्रेंभिः सनिंत्वः । अस्माभिः सु तं संनुहि ॥ - RV 8-81-8

इन्द्र – O Indra!, यः 3 – that which, नु – indeed, ते – with you, अस्ति – is, वाजः – food, विप्रेभिः – by the wise, सनित्वः – adored, अस्माभिः – by us (on being asked), तम् – that (food), सु सनुहि – grant well.

O Indra! Let your wealth, which gives happiness to all, come to us quickly. Our people (also), who are endowed with great many desires, are addressing prayers to you quickly.

This Mantra speaks of the wealth adored by the intelligent. This can have multiple meanings. The intelligent and wise will seek such wealth which will stay forever, i.e. daivee sampat – divine wealth. The divine wealth is elaborated in the *Srimad Bhagavad Gita* (Chapter 16) as abhayam (fearlessness), sattva samshuddhi (purity of the mind), jnana-yoga-vyavasthiti (being established in knowledge of the consciousness and the practice of Yoga) and so on.

The other possible meaning of 'wealth adored by the intelligent' can be this: seeking wealth with intelligence. The concept of wealth keeps changing. In early times, cattle constituted wealth. Later gold and silver, land and property were considered wealth. And in the current era, we have come to the level of digital currency. A person endowed with intelligence with regard to wealth will understand the changing paradigms of wealth and channelize his focus to attain wealth accordingly. This could be the probable meaning, as the entire sets of mantras are focused on attaining wealth. It is very interesting to note how the Vedic mantras are universal in nature and lend themselves to be understood depending on the times in which we live.

#### Mantra 9:

स॒द्योजुवंस्ते वाजां अस्मभ्यं विश्वश्चंद्राः । वशैंश्च मुक्षू जंरंते ॥ - RV 8-81-9

सद्योजुवः – endowed with the ability to move fast, ते – your, वाजाः – wealth/food, अरमभ्यम् – towards us, विश्वश्चन्द्राः – which makes us all happy, वशैः च – and with (many) desires, मक्षू – quickly, जरन्ते – (we) praise.

We invite you, the leader of the gods. You are exceedingly comparable to food; you are a visionary among the visionaries. You are shining among the best mantras. O *Brahmaņaspati* (Lord of food / actions)! Kindly listen to our prayers and be seated in the place of *Yajña* with your protective grace.

The key words in this mantra are Sadyojuva and Makshu, both of which indicate quick. As quick and intense are the prayers and endeavour for wealth, so quick will the attainment of wealth be. This is true for any pursuit in human existence. Hence, this mantra emphasizes the need to have an element of quick and intense effort. The same concept is also mentioned in *Brahmānandavalli* while defining one unit of human happiness where – to attain happiness, among other virtues, a person should also be ashishthah – a quick mover (आशि ष्ठो दृढिष्ठो

## बलिष्ठः, Taittirīya Upanişad, 2.8.1).

Thus, with regard to attaining wealth the mantras impart unselfishness, financial intelligence and the ability to act quickly and pro-actively.

#### Mantra 10:

## गुणानां त्वा गुणपंतिं हवामहे कुविं कंवीनामुंपुमश्रंवस्तमं । ज्ये्ष्ठराजुं ब्रह्मणां ब्रह्मणस्पतु आ नंः श्रृण्वन्नूतिभिंः सीदु सादेनं ॥ - RV 2-23-1

गणानाम् – of the group (of gods), त्वा – You, गणपतिम् – Leader of the group, हवामहे – we invite, कविम् – a visionary, कवीनाम् – among visionaries, उपमश्रवस्तमम् – the one who is exceedingly comparable to all (nourishing) food, ज्येष्ठराजम् – the one shining among the best, ब्रह्मणाम् – of the mantras, ब्रह्मणस्पते – O, Lord of actions/food!, नः – our (prayers), शृण्वन् – listening, ऊतिभिः – with protective grace, आ सीद – be seated, सादनम् – (in) the place of Yajña. Be well seated Lord *Gaṇapati* / Indra (leader of the group)! In all the groups that praise you, you are stated as exceedingly intelligent among the visionaries. Nothing is done far or near without your presence. O Maghavan / possessor of wealth! This worship/adore is with great and varied praise (to you).

This Mantra is very popular. Though in our current convention we address it to Lord *Gaṇapati*, the elephant faced god, we can see that Gaṇapati is addressed as Brahmaṇaspati and that means the lord of action and food. It is interesting to note that food and action have cause-effect connection. If we act, we get the means for our sustenance and survival. In the Vedas, *Brahmaṇaspati* symbolizes this essential cause-effect connect. Such inspiration and protective grace of the lord of food and action is expected in every *Yajña* and every endeavour that we begin.

## <u>Mantra 11</u>:

## नि षु सींद गणपते गुणेषु त्वामांहुर्विप्रंतमं कवीनां । न ऋते त्वत्क्रियते किञ्चनरे मुहामुर्कं मंघवंचित्रमंर्च ॥ - RV 10-112-9

सु नि सीद (सुनि षीद) – be seated well, गणपते – O, Leader of the group!, गणेषु – among the group (of those who praise you), त्वाम् – you, आहुः – they state, विप्रतमम् – exceedingly intelligent, कवीनाम् – among visionaries, न – not, ऋते – without, त्वत् – you, क्रियते – is done, किञ्चन – anything, आरे – neither far nor near, महाम् – great, अर्कम् – prayers, मघवन् – O Possessor of wealth!, चित्रम् – of varied nature, अर्च – worship/accept and adore.

O Maghavan / possessor of wealth! To us, the seekers grant great fame / brilliant glow. O Friend! Lord of wealth! Understand the praise, we the friends, offer you. O Fighter in battles! O the one endowed with true prowess! Fight (our enemies). Make us partakers of wealth even from unexpected quarters.

## Mantra 12:

अभिख्या नो मघवन्नाधमानान्त्सखें बोधि वंसुपते सखीनां । रणं कृधि रणकृत्सत्यञ्चष्मार्भक्ते चिदा भंजा राये अस्मान् ॥ - RV 10-112-10 अभिख्या – brilliant glow/fame (grant), नः – (to) us, मघवन् – O, Possessor of Wealth!, नाधमानान् – the seekers, सखे – O Friend!, बोधि – understand, वसुपते – Lord of Wealth, सखीनाम् – (the praise of) the friends (we), रणम् – fight, कृधि – do, रणकृत् – O Fighter in wars!, सत्यशुष्म – O the one with true prowess, अभक्ते – from unexpected quarters, चित् – also, आ भज – Make partakers, राये – of wealth, अस्मान् – us.

O friend, O lord of the earth, please understand the story of your friends, who are like Indra. O devotee of truth and warfare, please wage war against us.

11<sup>th</sup> and 12<sup>th</sup> Mantras – As mentioned earlier, according to Sri Sāyaņācharya's commentary these mantras are addressed to Indra. But in our prevalent tradition, we chant this as a mantra for Sri Gaņeśa. Indra / Gaņeśa are described as the best among the intellectuals. In relation to the previous mantra if we see, to attain the means for sustenance through our action, we also need to apply our intellect exceedingly well. *Indra / Gaņeśa* symbolize this dimension also. Hence, he has to be invoked in each action.

We need fame, glow, and wealth from unexpected quarters. But this path will not be without adversaries. We have to overcome them to reach the goal. *Indra / Gaņeśa* symbolize the prowess that overcomes our adversaries.

Thus, through these final three mantras, we see *Indra / Ganeśa* symbolizing food, action, great intelligence and the prowess to overcome adversaries.

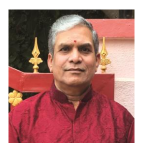
#### Conclusion

As is evident from the mantras, here Indra, the king among the gods, is invoked and saluted to attain wealth. Looking back at this very interesting Sukta on the divinity *Indra / Brahmaņaspati*, we could see that the Vedas never discourage us from the pursuit of wealth. Not only that, they also provide us the knowledge wherewithal to achieve this. At the same time, the timeless Vedas also remind us to be free from selfishness, to share richly, leading to prosperity and happiness for one and all. Such is the pragmatic vision of the Vedas that makes it eternally relevant.

Hariḥ OM - OM Tat Sat –

69

## **About Author**



**Dr. Raghava S. Boddupalli**, MSc., PhD – After obtaining the PhD degree, he worked as a Scientist in the Department of Microbiology and Cell Biology at the Indian Institute of Science (IISc), Bangalore. Later, he worked as a Project Leader for a multinational agricultural biotechnology company. He has more than 35 years of experience as a scientist in field of

Plant Biology and Agriculture Biotechnology. Over the last thirteen years, he has completed studying the Krishna Yajurveda. This has inspired him to publish several research articles on Vedas in relation to Botany. He has also completed two Vedic Projects titled, '*Plant Biology of Yajurveda*' and '*Plants of Atharvaveda - Their Descriptions and Uses*' sponsored by the Indian National Science Academy (INSA), New Delhi. He has edited and published three Veda books namely, '*Taittirīya Yajurvēdīya Āsīrvāda Manjarī*', '*Abhiśravaṇa Mantrah*' and '*Agnimantra Manjarī*'.

## సర్వం ఖర్పిదం బ్రహ్తా

సాశమంచి (తంగిరాల) విశాలాక్షి వైస్ ప్రెసిడెంట్, వేద సంస్కృతి సమితి, హైదరాబాద్

> విజ్ఞాన శాస్త్రము భౌతిక విషయములను, విజ్ఞాన శాస్త్ర అంశములనే చెప్తుంది. తత్త్వ శాస్త్రము - ఆధ్యాత్తిక శాస్త్రపరమైన మటుకు భౌతికమైన, వైజ్ఞానిక విద్వ చెప్పటముతో అంశములను **విజ్ఞాన**శాస్త్రము పాటు ఆగిపోయిన చోటి నుంచి కూడా ప్రారంభించి ముందుకు సాగి, మూలములోకి, లీతుల్లోకి వెక్కి 'నేను' ను గులించి, మనను గురించి మనకు చెప్పంది. ప్రపంచంలోని ఎవరైనా 'నేను' అంటారు. పదైనా 'నేను' అనే అంటుంది. ఆ 'నేను' ను గురించి తెలుసుకుంటే, సర్వము తెరిసినట్టే!

> ' కస్తి, మ్మ భగవా విజ్ఞాతే సర్వమిదం విజ్ఞాతం భవతి' (ముందకోపనిషత్తు - 1.1.3) దేనిని తెలుసుకుంటే అన్నింటిని తెలుసుకున్నట్లవుతుంది? అని ప్రశ్నించగా 'యద్ విజ్ఞానేశ సర్వమిదం విజ్ఞాతం స్కాత్, తద్ బ్రహ్త,' పది తెరిస్తే సర్యము తెలుస్తుందో అదియే బ్రహ్మము.

> '*యేనాశ్రుతం శ్రుతం భవత్యమతం మతమవిజ్ఞాతం విజ్ఞాతమితి* (ఛాందోగ్యోపనిషత్ - 6.1.3) అని గురువు గారు సమాధానం చెప్పారు. మహావాక్యములు 'నేను' ను గురించి చెప్పన్నాయి.

> 'సర్వజ్ఞుదు' అంటే సర్వము పరమాత్తే అని తెలిసినవాదు. అంతేకానీ సర్వజ్ఞుడు' అంటున్న వాలికి

నిత్యానందం పరమ సుఖదం కేవలం జ్ఞాన మూల్తిమ్ విశ్వాతీతం గగన సదృశం తత్త్వమస్యాది లక్ష్యమ్! పకం సత్యం విమలమచలం సర్వ భీ సాక్షి భూతమ్ భావాతీతం త్రిగుణరహితం సద్గురుం తం నమామి!! శ్రుతి స్పృతి పురాణానా మాలయం కరుణాలయమ్! నమామి భగవత్పాద శంకరం లోక శం కరమ్!! సదాశివ సమారంభాం వ్యాస శంకర మధ్యమాం! అస్త్రదాచార్య పర్యంతాం వందే గురు పరంపరామ్!!

ప అంశమునైనను తాల్కికముగా నిరూపించినచో, శాస్త్రీయపరముగా చెప్పినచో నది వైజ్ఞానిక పరముగా చేసిన సమర్పణమే అవుతుంది.

మన ప్రస్తుత అంతర్మాతీయ చర్చాసభ (seminar) యొక్క ముఖ్య అంశము లేక ప్రయోజనము పమిటంటే, సర్వ శాస్త్రములకు, అన్ని విద్యా విభాగములకు మూలము వేదములు అనీ, సంస్కృత వాజ్<del>క</del>యము అని నిరూపించటము, మన సమస్త వైబిక వాజ్కయమునకు వైజ్హానిక పరమైన వివరణను ఇవ్వగలము అని వివలించటము.

71

కుమ్తలి పని వచ్చునా! కమ్తలి పని వచ్చునా! అని అడగటం ఉచితము కాదు.

పరమాత్త చేత విశ్వ కల్యాణము కొరకు అనుగ్రహింప బడిన అపారుషేయ వేద విజ్ఞానమంతయు వైజ్ఞానిక పరమైనదే! దేవభాషయగు సంస్కృత భాషయందు అవిష్కృతమైన ఈ విజ్ఞానమంతయు విశ్వ విజ్ఞానమునకు మూలము.

పరమాత్ష చేత అనుగ్రహింపబడి, మహర్శులతో బీధింప బడిన వేదముల సారము ఉపనిషత్తులు. **ఉపనిషత్నార**ము మహావాక్యములు. మహావాక్యముల సారమును ఛాందోగ్యోపనిషత్తులో చెప్పబడిన 'సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్హ్.' అనే మహావాక్యముగా గ్రహించవచ్చును. సర్వ వేదోపనిషత్తులు ఈ మహాద్యత వాక్యార్గమును బోధించుట కొరకే సమకట్టినందున ఈ వాక్యమునకు మూలాధార మహావాక్యము, (Fundamental పేరు పెట్టాను. Mahavakya) అని మూలాధార మహావాక్యమగు 'సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త' మును గురించిన అవగాహనను. వ్యాసము ದ್ದಾರಾ ಳ కరిగించాలనుకుంటున్నాను.

ఈ వ్యాసములో మహావాక్యముల వివరణను, మూలాధార మహావాక్య వివరణను ఆధ్యాత్తిక పరముగా, తాత్త్విక పరముగా, వైజ్ఞానిక పరముగా, సాంఖ్య, యోగ సిద్ధాంతముల పరముగా, వేదాంత పరముగా వివరించటానికి ప్రయత్నిస్తున్నాను.

మూలాధార మహావాక్యమైన 'సర్యం ఖర్పిదం బ్రహ్హ' వాక్యార్థ వివరణను, ఈ మహావాక్యము బోధిస్తున్న సత్వాన్ని స్వచమైన మనస్తుతో మానవులందరూ అర్ధం చేసుకుని, ఆకఇంచుకోగరిగితే, సంపూర్ణంగా మానవులందరూ సత్వగుణ భరితులై, జిజ్హాసువు (బ్రహ్త జిజ్ఞాసువు) లవగలుగుతారు, యథార్థ జ్ఞానాన్ని పాంద గలుగుతారు. కుటుంబములో, సమాజములో, దేశములో, ప్రపంచములో నైతిక విలువలు వర్ధిల్లుతాయి, అసమానతా భావనలు తొలగి పాతాయి, శాంతి సాఖ్యములు, సామనస్యము వర్షిల్లుతాయి, ఆత్తానందము లభిస్తుంది.

*'సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్త*' - అను వాక్యము ప అర్ధమును బోధించుచున్నదో, ఆ అర్ధమునే బోధించునటువంటి '*ఇదం సర్వం యదయమాత్తా*', '*సర్వం హ్యేతద్ బ్రహ్త*' వంటి అనేక వాక్యములు వేదములలో, ఉపనిషత్తులలో చెప్పబడినా, సర్వ వైదిక వాజ్హ<sub>టి</sub>యమునకు మూలము, ఆధారము అయిన వాక్యముగా, ఉపనిషద్బోధ సారముగా 'సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్త,', అను వాక్యమునే మూలాధార మహావాక్యముగా భావిస్తున్నాను. ఎందుకనగా ఇంతకంటే ఉత్కృష్ఠముగా సర్వ వేదోపనిషత్యారమును, పరబ్రహ్తమును చెప్పగలమా!!

'సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్త, తజ్జలానీతి శాంత ఉపాశీత, అని ఛాందోగ్యోపనిషత్తు (3.14.1) బోధించుచున్నది. 'ఇదం సర్వం బ్రహ్త ఖలు' 'ఖలు ఇదం సర్వం బ్రహ్త' ఈ కనిపిస్తున్న విశ్వమంతా పరబ్రహ్తమే! 'ఇదం సర్వం బ్రహ్త' -

72

అను వాక్యమునకు ఖలు అను అవ్యయమును చేర్చటము వలన ఈ మహావాక్యము అంతటి విశిష్టతను సంతరించుకున్నది. 'ఖలు' అను పదమునకు అర్ధము 'తప్పనిసరిగా' అని. అంగ్ల భాషలో surely, indeed అంటాము. తప్పనిసరిగా ఈ సృష్టి అంతా పరబ్రహ్మమే! అని ఈ మహా వాక్యము బోధిస్తున్నది. 'ఖలు' అను పదముతో నిర్ధారించటము వల్లనే ఈ వాక్యమునకు ఇంతటి విశిష్టత కరిగినది.

బ్రహ్హము లోనుంచే సర్వము వస్తున్నాయి, బ్రహ్హము ವಲ್ಲಿಲ್ಲುತುನ್ನಾಯ, **వలన**నే బ్రహ్హములోనే లీనమవుతున్నాయి. 'తస్తాత్' జాయతే, 'తస్తిన్' లీయతే, 'తేన' అస్తి ఇతి తజ్జలాని, తత్ జలాని. తజ్జలాని అని తెలుసుకుని శాంతముగా ఉపాసించవలెను. 'తజ్రలాని' అంటే, 'తజ్జత్వాత్, తన్నిష్ఠత్వాత్, తల్లత్వాత్' - అని తెలుసుకోవారి. 'తత్' అంటే ఆ పరబ్రహ్హము. 'జన్ - జా' అను ధాతువునకు అర్ధము పుట్టుట, అనగా సృష్టి, 'తజ్జత్వము'. 'ల, అని అర్ధము. అనగా లయము, 'తల్లత్వము'. 'అన్' అనగా ఉండటము, సృష్టి కొనసాగటము. స్థితి అని అర్ధము. అందుకే 'ప్ర' అనే ఉపసర్తతో కూడిన 'అన్' అను ధాతువును ప్రాణము అంటున్నాము. విశ్వమంతటా ఉండి, మనలో ఉన్న చిచ్చక్తే 'ప్రాణ, అపాన, వ్యాన, ఉదాన, సమానములు' అని పిలవబడే ప్రాణము. నేటి విజ్ఞాన శాస్త్రము చెప్పలేని ప్రాణము గురించి, ప్రాణీపాసనను ಗುರಿಂವಿ ఉపనిషత్తులు ವೆವ್ನಾಯಿ, ప్రశ్నేపనిషత్తు వివరించింది. 'తన్నిష్ఠత్వము'. నిష్ఠ అనగా అందులోనే ఉండటము, పాశిషింపబడటము అని అర్ధము. కనుక ఈ దృశ్య జగత్తంతా 'తజ్జలాని'.

నీరు అభిష్ఠానముగా కళిగిన అలలు, బుడగలు, సుడిగుండాలు మొదలైనవన్నీ సముద్రంలో నీటిలో ఫుట్టి, నిరిచి, లయించిపోయినట్లుగానే, ఈ దృశ్య జగత్తంతా తనకు అభిష్ఠానమైన బ్రహ్తము నుంచి ఉద్ధవించి, వర్ధిల్లి, బ్రహ్మములో లయించి పోతున్నది. ఇలా చెప్పటము కూడా మన వ్యవహారానికి మాత్రమే! ఉన్నది కేవలము బ్రహ్మమే! ఈ జ్ఞానము కలగటమే 'సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్మ' మును అనుభవించటము, అర్ధం చేసుకోవటము.

ఈ 'తజ్జలాని' అన్న ఉపనిషత్ బోధనే సహజకవి శ్రీ బమ్తెర పాతనామాత్యులవారు శ్రీమదాంధ్ర మహా భాగవతములోని, అష్టమ స్మంథము, గజేంద్ర మోక్షణములో, ఈ క్రింది పద్యములో వివరించారు –

' ఎవ్వనిచే జనించు జగమెవ్వని లోపల నుండు లీనమై యెవ్వనియందు డిందు పరమేశ్వరు డెవ్వడు మూలకారణం బెవ్వడనాబిమధ్యలయు డెవ్వడు సర్వము తానేయైన వా డెవ్వడు వాని నాత్తభవునీశ్వరు నే శరణంబు వేడెదన్ భగవంతుని - పరమాత్త గురించిన నిర్వచనమును ఇంతకంటే గొప్పగా ఇంకెవ్వరూ చెప్పలేరన్నబి సత్యము.

'*ఇదం సర్వం యదయమాత్తా*'. (బృహదారణ్యకోపనిషత్తు - 2.4.6) ఇదం సర్వం యత్ అయమ్ అత్తా. ఇదం సర్వం యత్, తత్, అయమ్ అత్<u></u>ా.

ఈ కనిపించే సర్వము ఆ అత్తయే! పదైతే ఈ సర్వముగా గోచలిస్తున్నదో, అది ఈ ఆత్త. మన అంతరాత్త. అనగా పరమాత్తయే! పరబ్రప్రామే!

మహా మహిమాన్వితమైన 'సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్త.' అన్న ఒక్క సత్యాన్ని, నిత్య సత్యాన్ని చెప్పటానికే నాలుగు మహావాక్యములు వచ్చాయి. ఈ నాలుగు మహావాక్యములను వివరించటానికి అనేకమైన మహావాక్య సదృశ వాక్యములు వివరింపబడినాయి. ఈ ఉపనిషత్యార వాక్యార్త బోధ కొరకే ఇంతటి వేదరాశి, ఇతిహాస పురాణములు, శాస్త్రములు అన్నీ పర్పడినాయి. అనంతమైన స్ోత్రాలు గద్యపద్య రచనలు అన్నీ అనుగ్రహించబడినాయి. అనగా సర్వ శాస్త్ర సారము ఉపనిషత్తులలో బీధక వాక్వములుగా జ్జాన బోధింపబడుతున్నది. అనంతమైన ఆ వాక్వముల సారము సూత్ర సదృశమైన, හිස భూతములైన నాలుగు మహావాక్వములుగా చెప్పబడినది. నాలుగు మహావాక్వముల సారమే మూలాధార మహావాక్యముగా చెప్పదగిన 'సర్వం *ఖర్విదం బ్రహ్త*ి. గణిత శాస్త్రములో, విజ్ఞాన శాస్త్రములో సూత్రములను ఇస్తారు. తరువాత వాటిని వివరిస్తారు. శ్రీ శ్రీనివాస రామానుజం గారు ఇచ్చిన ఫార్నులాలకు కొన్నింటికి కనుక్కోలేదు. ఇప్పటికి పలిష్మారం అలాగే ಇಂಕಾ వేదములలోని, ఉపనిషత్తులలోని మహావాక్యములు, మహావాక్య సదృశ వాక్యములు అటువంటివే!

శ్రీ శుక రహస్యాపనిషత్తులో ఈ నాలుగు మహావాక్యములు ప్రస్తావించ బడినాయి. వేదవ్యాస మహర్పి తన కుమారుదైన శ్రీ శుకునకు బ్రహ్తోపదేశం చెయ్యమని పరమేశ్వరుని ప్రార్ధించారు. సాంబసదాశివుడు శ్రీ శుక మహర్నికి శాశ్వతము, కైవల్య ప్రదమగు బ్రహ్తోపదేశమును, ప్రణవ సహితముగా నాలుగు మహావాక్యముల రూపమున ఉపదేశించారు. '*అథ మహావాక్యాని చత్వారి. యథా, ఓం* ప్రజ్ఞానం బ్రహ్త, ఓం అహం బ్రహ్తేస్తి, ఓం తత్త్వమని, ఓం అయమాత్తా బ్రహ్త.'. (శుక రహసాశ్యేపనిషత్తు - 19)

మహావాక్యములను షడంగములతో వివరించారు. పరమేశ్వరుని చేత రహస్యాపనిషదుపదేశమును పాందిన శ్రీ శుకమహర్పి జగతు పరబ్రహ్తములో లీనమగుటను అనుభవించి, తానే జగత్స్వరూపులుగ, బ్రహ్త స్వరూపులుగ పరిణమించి, పరమ వైరాగ్య భావమును పాంది బ్రహ్తానంద మగ్నుడై అడవిలో వెక్యపాతుంటే, బ్రహ్త సూత్రములను, ಅವ್ದಾದಕ ಮహೆ పురాణములను, శ్రీ మహాభారతాది గ్రంథరాజములను రచించిన, సాక్షాత్తుగా శ్రీ మహావిష్ణు స్వరూపులైన వేదవ్యాస భగవానులు పుత్ర మోహంతో 'హా కుమారా! నన్నో దిలి వెళ్ళకు నాయనా!' అంటూ ఎలుగెత్తి అరుస్తూ కొడుకు వెంట పరుగెత్తారట. శ్రీ శుక బ్రహ్హము సకల జగత్ప్వరూపమును పాందుట వలన, అప్పుడు సర్వ భూతములు ఆయన పలుకులకు ప్రతిధ్వనించాయి. తన పుత్రుడు సర్వమయుదని గ్రహించి వ్యాసమహర్పి పరమానందం పాందారు, శ్రీమద్దాగవతము రచించి పరమ శాంతిని పాందారు.

అసలు మహావాక్యము అంటే ఏమిటి? గొప్ప వాక్యము. '*మహత్ చ ఇదం వాక్యం మహావాక్యమ్.* పరమోత్కృష్టమైన వాక్యము. మహత్తును - పరబ్రహ్తమును గులించి చెప్పే వాక్యం మహావాక్యము.

జ్ఞాన కాండ అయిన ఉపనిషత్తులు పరబ్రహ్మమును '*అణీరణీయాన్త హతో మహీయాన్* (కరీపనిషత్తు -1.2.20) అన్నాయి. ఆత్త తత్త్వము అణువు కంటే అణువు, మహత్తు కంటే మహత్తు. అణువులోను, మహత్తులోను ఉన్న శక్తి అఖండమైనది, అనంతమైనది, నాశన రహితమైనది.

దీనినే ఆధునిక విజ్ఞాన శాస్త్ర వేత్తలు తమ 'అణు సిద్ధాంతము (Atomic theory) లో 'అణువులో ఎంత శక్తి ఉన్నదో, విశ్వములో అంత శక్తి ఉన్నదని' చెప్తారు. ఎందుకంటే విశ్వమంతా అణుసముదాయమే కనుక.

కణాద మహల్షి రచించిన, షద్దర్శనములలో ఒకటైన వైశేషిక దర్శనము ఈ సృష్టి అంతా అణువులతో నిల్షించబడినదని చెప్తోంది. మన ఆధునిక అణుసిద్ధాంతమునకు మూలము కణాదుని వైశేషిక సిద్దాంతమే !

విజ్ఞానశాస్త్రంలో 'Matter can neither be created, nor destroyed' అని చెప్పారు. అలాగే 'Energy can neither be created, nor destroyed' అంటారు. 1905<sup>వ</sup> సంవత్సరంలో ఆల్టర్ట్ ఐన్ష్టెన్ అనే విజ్ఞాన శాస్త్రవేత్త 'ఘనపదార్థంగా కనిపించే ద్రవ్యమంతా నిజానికి పదో ఒక శక్తి స్వరూపమేననీ, పదార్గాన్ని శక్తి రూపంలోకి పరివర్తనం చెందించటం సాధ్యమే'నని నిరూపిస్తూ వ్యాసం వ్రాసి ప్రకటించాడు. అందులో  $E{=}mc^2$ అనే సూత్రాన్ని ప్రకటించాడు. ఈ పదార్థము, శక్తి గురించి, ప్రాణీపాసన ప్రశ్నేపనిషత్తులో ಗುರಿಂವಿ వివరంగా బోధింపబడినది. సృష్టిలో రయి అనగా పదార్థము (Matter), බාසිකා මති අදී (Energy) ජවා ఉంటాయని చెప్పారు. ప్రతి పదార్థములోను ద్రవ్యము, శక్తి అనగా సంకల్పము, చిచ్చక్తి కలిసి ఉంటాయని బోధించారు. ఎన్నో లక్షల సంవత్సరాల క్రితం మన మహర్నులు చెప్పిన సత్యాలను ఆధునిక యుగంలో విజ్ఞాన శాస్త్రవేత్తలు పలిశాభించి నిరూపిస్తున్నారు.

మన ఉపనిషత్తులలో, హైందవ దర్శనములలో విశ్వము పరమాత్త సంకల్ఫంతో సృష్టింప బడింది. పదార్ధము (Matter) పరమాత్తలో - శక్తిలో ఉన్నది. శక్తి నుంచి బహిర్గత మవుతుంది. పరమాత్తే విశ్వంలా కనిపిస్తున్నాడు. '*విశ్వం విష్ణు: వషట్యారో*...' ఆ శక్తినే అధునిక వైజ్ఞానికులు Energy అంటారు. మన వేదాంతులు 'పరబ్రహ్మము' అంటారు. మహావాక్యములు ఈ శక్తిని గురించి, పరమాత్తమ - పరబ్రహ్మమును గురించి, ప్రకృతి గురించి, జీవుని గురించి, జీవబ్రహ్మెక్యమును గురించి చెప్పన్నాయి.

వాక్యము అనగా చెప్పబడినది. వచ్ - చెప్పుట, వాచ్యము - చెప్పదగినది, చెప్పబడినది. 'మహంత్' అయిన పరతత్పమును గురించి చెప్పబడిన వాక్యము

మహావాక్యము. పరబ్రహ్తమును గురించి చెప్పునవి కనుక మహావాక్యములు అత్యంత రహస్యములు. ఇంద్రియాతీత జానము కనుక అది రహస్యమైనది.

అపౌరుషేయ వేదముల యొక్క గూఢ భావము మహావాక్యములలో చెప్పబడినది. అవాజ్తానస గోచరమైన, అనుభవైక వేద్యమైన పరబ్రహ్మమును గ్రహించుటకు ఉపకలించు బోధలు మహావాక్యములు. మహార్నులకు, యోగులకు తపస్సమాధి స్థితిలో సాక్షాత్యలించిన, స్తులించిన నిత్య సత్యముల సౌరము మహావాక్యములు. మహర్నులు తపస్సమాధి స్థితిలో ఉన్నప్పుడు వాలికి వినిపించిన, స్ఫులించిన, వారు అనుభవించిన అలౌకికమైన జ్యాన వాక్కులు మహావాక్యములు.

నాలుగు వేదములకు సంబంధించిన నాలుగు ఉపనిషత్తుల నుండి ఒక్కొక్క వేదము యొక్క సారముగా అ వేదమునకు సంబంధించిన ఒక్కొక్క ఉపనిషత్తు నుండి ఒక్కొక్క మహావాక్యము స్వీకలింపబడినది. ఋగ్వేదమునకు సంబంధించిన ఐతరేయోపనిషత్తులోని '*ప్రజ్ఞానం బ్రహ్త*', (3.1.3) యజార్వేదమునకు చెందిన బృహదారణ్యకోపనిషత్తులోని '*అహం బ్రహ్తా 5 స్తి*', (1.4.10) సామవేదాంతర్గతమగు ఛాందోగ్యోపనిషత్తులోని '*తత్త్వమసి*', (6.8.7) మలియు అథర్వణ వేదాంతర్గతమగు మాండూక్యోపనిషత్తులోని '*అయమాత్తా బ్రహ్త*' (మాం. ఉ. 2) అనునవి నాలుగు మహావాక్యములు. జగద్గురువులు శ్రీ ఈ నాలుగు మహావాక్యములను ఉపదేశించారు. బ్రహ్త జిజ్హాసువులగు శిష్యులకు గురువులు మహావాక్యములను ఉపదేశిస్తారు. మహావాక్యోపదేశమును పాందటానికి అర్తత - శిష్యులు సాధన చతుష్ణయ సంపన్నులై ఉండటము. ఉపనిషత్తులలో అనేకములైన గొప్ప వాక్యములున్నను, ఈ నాలుగే మహావాక్యములు అని మనకు శుకరహస్యాపనిషత్తు **పల**న తెలియుచున్న ది. మలి ఈ నాలుగు మహావాక్యములకు, ఇతర ఉపనిషద్వాక్యములకు గల తేదా పరిశీరిద్దాము. ఉన్న ්කො ස්? මබ ఒకే ಒඡිද అనేక పరబ్రహ్హమును, పరతత్వమును మనము నామరూపాలతో కొలుస్తున్నాము. అలాగే ఉపనిషత్తులలోని గొప్ప గొప్ప వాక్యములన్నీ ఆ ఒకే ఒక్క పరబ్రహ్హమును గురించే చర్రిస్తున్నాయి. అన్ని వాక్యములు పరబ్రహ్హమును గురించే వివరిస్తున్నాయి. ಕ್ కానీ నాలుగు మహావాక్యములు కలిసి సంపూర్ణముగా, సమగ్రముగా పరబ్రహ్తమును బీధపరుస్తున్నాయి. ఈ మహావాక్యములు అరణి సదృశములై, సూత్రప్రాయములై, జీజ రూపములై సర్వ వేదోపనిషత్నారమైన మూలాధార మహావాక్యమును 'సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త్ ' ను బోధిస్తున్నాయి. 'సా కాషా సా పరా గతి:' (కరోపనిషత్తు - 1.3.11) అన్నట్లగా అదే పరమమైనది, పరమావధి. దీనికి మించి మరొకటి లేదు. ఇక్కడ 'సా' అంటే అది. అది అనగా అనిర్వాచ్యమైన పరబ్రహ్హము. నిర్తుణము, త్రిలింగాతీతము. త్రిగుణాతీతము, నిరంజనము, త్రికాలాతీతము కనుకనే పరబ్రహ్తమును 'తత్' శబ్దంతో

చెప్తాము. తత్ శబ్ద రూపములగు 'సః', 'సా', 'తత్' లతో చెప్తాము. మొదటి మహావాక్యము 'ప్రజ్ఞానం బ్రహ్త్'. ప్రకృష్ణమైన జ్ఞానము ప్రజ్ఞానము. దీనిని 'వివరణ వాక్యము' అంటారు. జ్ఞానము అనేదే బ్రహ్హము. జ్ఞానము అంటే తెరివి, తెలుసుకొనుట. జ్ఞాత, జ్ఞానము, జ్ఞేయము అను త్రిపుటి జ్హానమే ప్రజ్హానము. త్రిపుటి పకమనటమే ప్రజ్హానము. జ్హానము అంటే ఎరుక. జ్హానము అనేది లెాకిక జ్హానము, పారలౌకిక జానము, ఆత్త జ్ఞానము కూడా. జ్ఞానము, విజ్హానము, ప్రజ్హానములు మన అనుభవములోనివే. పంచ జ్హానేంద్రియముల ద్వారా, పంచ కర్తేంద్రియముల ద్వారా, మనస్పు ద్వారా, పఠన, శ్రవణ, మనన, నిదిధ్యాసనల ద్వారా జ్ఞానము జ్జానము కలుగుతున్నది. వాక్కు ದ್ವಾರಾ కలుగుతుంది. వాక్కు చేత, బుద్ది చేత చతుర్వేదాలు, ವೆದಾಂಗಾಲು, ಪುರಾಣೆತಿಏ್ನಾಲು, ಯಜ್ಞ ಯಾಗಾಲು, ಸರ್ವ జ్హానము తెరియుచున్నది. విశ్వము గ్రహించబడుచున్నది. సర్వ జీవరాశి గురించి, స్థావర జంగమాత్తక ప్రకృతి గురించి తెలియుచున్నది. భూతభవిష్యద్వర్తమానములను తెలుసుకుంటున్నాము. అటువంటి వాక్కు వల్ల, బుద్ది వల్ల తెరియబడు జ్ఞానము ప్రజ్ఞానము. సృష్టిలో వేటివేటి నుంచి జ్హానము పాందుతున్నామో అవన్నీ బ్రహ్తము యొక్క అంశములే. సృష్టి రూపములో ప్రకటితమవుతూ, యావద్విశ్వానికి ఆధారమయిన, విశ్వ స్వరూపమయిన, విశ్వాతీతమైన చిచ్చక్తే పరబ్రహ్తము అని అనుభవముతో తెలుసుకోవటమే ప్రజ్ఞానము. ప్రజ్ఞానమే బ్రహ్త. భౌతిక స్థితిలో

తెలిసే జ్ఞానము ప్రత్యక్ష జ్ఞానము, పరోక్ష జ్ఞానము. అది అపరోక్షమవాలి. ఆ అపరోక్ష జ్ఞానమును అనుభూతి చెందాలి. శ్రీ ఆదిశంకర భగవత్పాదులు 'అపరోక్షానుభూతి' అను ప్రకరణ గ్రంథమును రచించారు. తైత్రిలీయోపనిషత్తులోని భృగువల్లిలో అపరోక్ష జ్ఞానము తపస్పు ద్వారా సిద్ధిస్తుందనీ, అంతర్శుఖ స్థితిలో విజ్ఞానము గోచలస్తుంది కనుక విజ్ఞానమే బ్రహ్మామని చెప్పబడింది. '*విజ్ఞానం బ్రహ్మేతి వ్యజానాత్* (తైత్రిలీయోపనిషత్తు - 3.5.1). '*యేనేక్షతే శృణోతీదం జిఘ్రతి వ్యాకరోతి చ*ు

స్వాద్యస్వాదూ విజానాతి తత్ర్రజ్ఞానముదీరితమ్' 🛚

దేని వలన రూపమును చూచుచున్నామో, దేని వలన శబ్దమును వినుచున్నామో, దేని వలన వాసన గ్రహించుచున్నామో, దేని వలన నోటితో మాట్లాడ గలుగుతున్నామో, రుచి అరుచి అని తెలుసుకుంటున్నామో, మధుర మధురేతర వస్తువులను గుర్తిస్తున్నామో దానినే 'ప్రజ్యానము' అన్నారు.

'యదేతద్హృదయం మనశ్రెతత్. సంజ్ఞాన, మాజ్హానం, విజ్ఞానం, మేథా, దృష్టిర్ధృతిర్తతిర్తనీషా, జాతిః, స్తృతిః, సంకల్పః, క్రతురసుః, ತಾಮಾ, ಇತಿ వశ సర్వాణ్వేవైతాని ప్రజ్ఞానస్య నామధేయాని భవన్తో (వితరేయోపనిషత్తు - 3.2). ఈ హృదయము, మనస్సు, చేతనత్వము, ఈశ్వరత్వము, సమస్త వివేకము, సద్ జ్హానము, శాస్త్ర జ్హానము, సకలము నెరిగెడి జ్హానము,

ధైర్యము, మననము, మనోదార్థ్యము, మనో వేదన జ్ఞానము, స్తరణము, రూపాదులను గ్రహించు జ్ఞానము, నిశ్రయము, ప్రాణ వృత్తి, ఆశ, స్వాధీనత అనునవన్నియు ప్రజ్ఞానము యొక్క నామధేయములే అగుచున్నవి. అనుభవ జన్య జ్జానమును ఆచరణలో జ్జానము విజ్ఞానము. చూపించినప్పుదు මඩ విశేషమైన జ్జానము -'သဆဴ ఇංద్రః, ඛම් ప్రజాపతిరేతే సర్వే దేవాః, ఇమాని చ పంచభూతాని పృథివీ జ్యోతీగ్౦ష్యేతానీమాని ವಾಯುರಾಶಾಸ යබ් చ క్రుద్రమిశ్రాణీవ । బీజానీతరాణి చేతరాణి చాండజాని చ జారుజాని చ స్వేదజాని చ ఉద్దిజ్జాని చ అశ్వాగావః పురుషా హస్తిన్ యత్మించేదం ప్రాణి జంగమం చ పతత్రి చ యచ్చ స్తావరమ్! సర్వం తద్ర్మజ్జా నేత్రం. ప్రజ్ఞానే ప్రతిష్ఠితం 1 ప్రజ్ఞా నేత్రో లోకః. ప్రజ్ఞా ప్రతిష్గా, ప్రజ్ఞానం బ్రహ్త్ ' (ఐతరేయోపనిషత్తు - 3.3). ఇతదే బ్రహ్త, ఇతదే ఇంద్రుడు, ఇతదే ప్రజాపతి. ఈ దేవతలందరూ అతదే! భూమి, జలము, లగ్ని, వాయువు, ఆకాశమనెడు పంచ మహా భూతములు, అల్ఫమగు జంతువులు, విత్తనములు, స్థావర జంగమములు, అండజములు, జరాయుజములు, స్వేదజములు, ఉద్ఘిజ్ఞములు, గుఱ్హము, ఆవు, పశుగు, మనుష్యులు, ఇంకా జంగమములైన ඉති රජකාව බිංහවා, බර්ර් බණුවා ඉති රා ඉති කිංහා හරි ක నేత్రములే. ప్రజ్ఞానమునందే నిలకడ รอกิ ఉన్నవి. లీకమంతా ప్రజ్జానమునే నేత్రముగా รอกิ ఉన్నది. ప్రజ్ఞానమునందే ప్రతిష్ఠింపబడి, ప్రజ్ఞానము ఆధారముగా

ఉన్నది. '*ప్రజ్హానమే బ్రహ్త*ి'. ప్రకృతి, జీవాత్త, పరమాత్తల జ్హానము ప్రజ్హానమే! జ్హానమును విద్య అనవచ్చును. ముండకోపనిషత్తులో ఇలా ఉన్నది - శౌనక మహర్పి అంగిరస మహర్షిని ఇలా ప్రశ్నించారు - '*కస్షిన్ను భగవో విజ్హాతే సర్వమిదం విజ్హాతం భవతీతి* (ముండకోపనిషత్తు -1.1.3). హే భగవన్! దేనిని తెలుసుకున్నట్లైతే, అన్నింటినీ తెలుసుకున్నట్లు అవుతుంది? దానికి గురువుగారు 'ఆత్తమ తెలుసుకుంటే సర్వము తెలుస్తుందని' చెప్రారు. ముండకోపనిషత్తులో అంగిరస మహర్ని ఇలా చెప్పారు -'ద్వే విద్యే వేదితవ్యే ఇతి హ స్త్ర యద్ బ్రహ్తవిదా వదని పరాచైవాపరా చి. 'తత్రానపరా ఋగ్వేదో యజార్యేదః సామవేదీ 5ధర్య వేదః శిక్షా కల్బో వ్యాకరణం నిరుక్తం ఛందో జ్యోతిషమితి, **Θ**Ø పరా యయా తదక్షరమధిగమ్యతే!! (ముండకోపనిషత్తు - 1.1.4&5).

పరావిద్య, అపర విద్య అని విద్య రెండు రకాలుగా ఉంటుందని బ్రహ్తవిదులు చెప్తున్నారు. ఋగ్వేదము, యజార్వేదము, సామవేదము, అథర్వ వేదము, శిక్ష, కల్ఫము, వ్యాకరణం, నిరుక్తం, ఛందశ్శాస్త్రం, జ్యోతిషం వంటివన్నీ అపర విద్యలే! ప విద్య చేత అక్షరుడగు పరమాత్త యొక్క స్వరూపము ప్రాప్తిస్తుందో అది పరా విద్య, బ్రహ్త విద్య. ఈ పరా అపరా విద్యల జ్ఞానము ప్రజ్ఞానము.

రెండవ మహావాక్యము '*లహం బ్రహ్తాస్త్రి'*. నేనే ఆ పరబ్రహ్తమును అయి ఉన్నాను. దీనిని 'అనుభవ వాక్యము' అంటారు. ప విశ్వ చైతన్యము అఖండము, అనంతము,

Veda Samskruti Samiti

నిర్తుణము, నిరవద్యము, నిరంజనమో, ఆ విశ్వ చైతన్యమే యావద్విశ్వానికి అతీతము, విశ్వాధారము, విశ్వాంతర్గతము. అదే సర్వ జీవులందు, సర్వ ప్రాణులందు, సమస్త వస్తు ప్రకాశిస్తున్నది. అదే సంజాతమందు කාත సర్వమునకు దేహేంద్రియాదులకు, మనో బుద్దులకు, ఆధారము. అదే పరబ్రహ్మము. మన దేహేంద్రియములను ప్రకాశింపజేస్తూ ఆ పరంజ్యోతే మనలో 'నేను' అనే స్పురణతో ఉన్నది. అవిద్యలో ప్రతిఫలించిన ఆ చైతన్యమునే 'నేను' అని వ్యవహరిస్తున్నాము. ఈ 'నేను' యే బ్రహ్తమని గుర్తించటమే, అనుభవించటమే '*అహం బ్రహ్హ్ Sస్త్రి'*. ప ఆశ్రమంలో ఉన్నవారు ఆ ఆశ్రమ ధర్నాలను పాటిస్తూ, ఎవలి కర్తవ్యాలను వారు ధర్త్రబుద్ధితో, చిత్తశుద్ధితో, సృష్టిలోని పదీ నాది కాదు, సర్వము పరమాత్తదే, సర్వము పరమాత్తే -'*ఈశావాస్యమిదం సర్వం*' అనే భావముతో, ఈశ్వరార్పణ బుద్ధితో చేస్తూ, శాస్త్ర పఠనము ద్వారా జ్ఞానము సంపాదించుకుని, మననము చేస్తూ, ఆలోచించి, తపించి, అఫ్పుడు ముక్తులవారి, మోక్షం పోందారి. ఆ జ్ఞానమే 'అహం *బ్రహ్తా Sస్త్రి*' జ్యానము.

*'బ్రహ్తవిదాపాక్షి తి పరమ్'* (తైత్తిరీయోపనిషత్తు -2.1.1) - అన్న ఈ వాక్యాన్ని వివరించటానికి *'దశమస్త్వమసి*' ని చెప్తారు. అజ్ఞానము వల్ల యదార్ధజ్ఞానం లోపిస్తుంది, దానివల్ల దుఃఖం కలుగుతుంది. పదిమంది శిష్యులు పరుదాటి వచ్చారు. వారిలో ఒకతను తనను వదిలేసి మిగతా తొమ్నిది మందిని మాత్రమే లెక్కించి, తమ పదిమందిలోనుంచి మింగేసిందని ఒకలిని ධර భీరుమంటుంటే గురువుగారు వచ్చి, పదిమందిని నిలబెట్టి లెక్కించి మీరు పదిమంది క్రేమంగా ఉన్నారు, ఆ పదవ వాడివి నువ్వే అని చెప్పగానే, అజ్జానము నళించగానే సరైన జానం కరిగిన అతను 'నేనే పదవ వాడను' ຍລ గ్రహించగానే పదవవాదయ్యాదు. అలాగే ఎవరు బ్రహ్త මතුණුරා. జానమును గ్రహించినా వారు బ్రహ్షమే బ్రహ్హజ్హాని నిత్య ముకుడే. భేద దృష్టి నుంచి అభేద దృష్టికి వెళ్ళగలిగినప్పుడు '*అహం బ్రహ్తే Sస్తి*' అనే అనుభవ జ్ఞానం వస్తుంది. 'లహమస్తి' లనే స్పృహ బ్రహ్తమునకున్నది. దేహానికి లేదు. 'నేను ఉన్నాను' అని మనలోని బ్రహ్తము వల్లనే అంటున్నాము. మనము మనస్పుతో 'నేను' అని ఇంద్రియాలతో భావిస్తున్నాము. విషయాలను అనుభవిస్తున్నాము. కనుక ఇంద్రియాలతో కూడిన ఈ దేహమే నేను అనుకుంటున్నాము. 'అహం బ్రహ్త్ Sస్తి' అనుభవంలోకి రావటానికి అంతర్శుఖులమవారి. మన ఈ దేహము చైతన్యము వల్ల పని చేస్తున్నది. పరబ్రహ్తమును ఆధారం చేసుకుని ప్రవర్తిస్తున్నది. బ్రహ్తము అనే చైతన్యము జీవుని ద్వారా ప్రసరిస్తూ, దేహం ద్వారా బైటకు వస్తున్నది. 'నేను' అనే చైతన్యము 'పరబ్రహ్తమ' ని గ్రహిస్తే 'నేను' అనేది అనుభవంలోకి వస్తుంది. విద్యుచ్చక్తి కంటికి కనపడదు. కానీ లైట్లు, మైకులు, మిక్యీలు, ఫాన్లు మొదలైన పరికరముల ద్వారా ప్రకటిత మవుతుంది.

భగవద్గీతలో శ్రీకృష్ణ పరమాత్త తనకంటే శ్రేష్ఠమైనదేదీ లేదనీ, దారముతో గుచ్చబడిన పూసలలాగా సమస్త జగత్తు తనయందే కూర్షబడినదనీ చెప్పారు.

'మత్తః పరతరం నాన్యత్ కించిదస్తి ధనంజయ । మయి సర్వమిదం ప్రేశతం సూత్రే మణిగణా ఇవి ॥ (భగవద్గీత - 7.7)

చక్కెర కలిపిన నీటిని చూపించి 'ఇదేమిటీ?' అని అడిగితే, చూడగానే మంచినీరని చెప్తాము. కాస్త రుచి చూపిస్తే, త్రాగి, పంచదార కలిపిన నీరని చెప్తాము. అనుభవ జ్ఞానమే అసలైన జ్ఞానము. మంచినీరని చెప్పేవి భౌతిక విద్యలు. చక్కెర నీరని గ్రహించేలా చేసేది అత్త విద్య.

'బ్రహ్హ వా ఇదమగ్ర ఆసీత్. తదాత్తానమేవావైత్. లహం బ్రహ్హా నిస్తీతి. తస్త్రాత్ తత్ సర్వమభవత్ (బృహదారణ్య కోపనిషత్తు - 1.4.10). 'అతః బ్రహ్త విద్ద హ్తివ భవతి. ఈ సమస్త ప్రపంచము సృష్టికి పూర్వము పరబ్రహ్హముగానే ఉన్నది. పరబ్రహ్హము 'నేను ഋ పరబ్రహ్హమునయి ఉన్నాను' తనను මබ తాను తెలుసుకున్నది. ఈ విధముగా తెలుసుకొనుట వలన పరబ్రహ్హము తానే సర్వ స్వరూపముగా అయినది. ఎవరు తమను పరబ్రహ్హముగా తెలుసుకుంటారో, వారు బ్రహ్మమే అగుచున్నారు. వారే ఆ పరబ్రహ్హముగా భాసిస్తారు. ಈವಿಧಂಗಾ ಜೆವಾತ್ತು ಸ್ಥಾಯ ಹುಂವಿ ವಿಸ್ಪಾತ್ತು ಸ್ಥಾಯಕಿ ಎದಿಗಿ అనుభవంతో ఆత్తను పాందాలని ఉపనిషత్తులు చెప్తున్నాయి.

ఈ విధంగా మహావాక్యములను ఆధ్యాత్తిక పరంగా తెలుసుకోవారి.

'*పరిఫూర్ణః పరాత్తా Sస్తిన్ దేహే విద్యాభికారిణీ* । *బుద్దేః సాక్షితయా స్థిత్వా స్ఫురన్న హమితీర్యతే* ॥ (ఉపనిషత్కల్ఫతరువు - 1 - పేజీ 7) ఈ శరీరమందు పరిఫూర్ణుడైన పరమాత్త బుద్ధికి సాక్షిభూతుడై యుండి ప్రకాశించువాడై 'నేను' 'లహం' అని

చెప్పబడుచున్నాడు.

'స్వతః ఫూర్ణః పరాత్తా 5త్ర బ్రహ్త శబ్దేశ వర్ణితః। అస్త్రీత్యెక్య పరామర్శః తేశ బ్రహ్త భవామ్యహమ్`॥ (ఉపనిషత్కల్పతరువు - 1 - పేజీ 7)

స్వతః సిద్ధముగా పరిపూర్ణుదై ఆ పరమాత్తయే బ్రహ్త శబ్ద వాచ్యుడౌతున్నాడు. జీవ బ్రహ్తముల యొక్క ఐక్యతను 'అస్తి' అను అనుసంధాన క్రియా పదము తెరియజేయుచున్నది. కనుక నేను ఆ పరబ్రహ్తమును, పరమాత్షను అగుచున్నాను.

జగద్గురువులు శ్రీ ఆది శంకర భగవత్వాదులు తమ మహావాక్య దర్శణంలో ఇలా చెప్పారు...

'బ్రహ్తే వాహమిదం విశ్వం ఇతి విశ్వస్య చాత్త ని: ।

బ్రహ్త మాత్రత్వ విజ్ఞానం నిరర్గకమనారతమ్ ١ నేసు బ్రహ్తమును. ఈ విశ్వమంతా బ్రహ్తము చేత నిండి ఉండి, బ్రహ్తము తప్ప ఇతరము లేనిది. కనుక ఈ జ్ఞానముతో ప్రపంచమును దర్శించు వారు, ప్రవర్తించు వారు భవ బంధముల నుంచి ముక్తులవుతారు.

'*బ్రహ్మైవాస్తే Sతి బోధేన దేహో Sహమితి భీ పశుమ్* ١ కృత్వా ఫూర్డాహుతిం బ్రహ్మణ్యశరీరో భవేన్తుని 'నేను బ్రహ్మమును' అనే జ్ఞానముతో, శరీరముతో సంబంధము ఉన్నదనే జ్ఞానమును కరిగించే మనస్సు అనే జంతువును పరబ్రహ్మమనే హోమాగ్నిలో అహుతిగా సమర్పించిన బ్రహ్మజ్ఞాని తానే నిరాకార బ్రహ్మమగుచున్నాడు.

మూడవ మహావాక్యము '*తత్త్యమని*'. దీనిని 'ఉపదేశ వాక్యము' అంటారు. 'తత్' అనగా అది, అ పరమాత్త. 'త్వం' అనగా నీవు, జీవుడు. 'అసి' అనగా అయి ఉన్నావు. ఇది అనుసంధాన క్రియాపదము. '*తత్త్యమని*' అనగా అది నీవే అయి ఉన్నావు. పరబ్రహ్తము నీ సహజ స్వభావము. అది నీవే అయి ఉన్నావు. పరబ్రహ్తము నీ సహజ స్వభావము. అది నీవే అయి ఉన్నావు. ఈ మహావాక్యమును 'జీవ బ్రహ్తెక్య బోధక వాక్యము' అని కూడా అంటారు. 'అసి' అన్న పదము ఐక్యతను తెలియజేస్తున్నది. 'తత్' కి 'త్వం' కి ఐక్యత చెప్పబడింది.

గురువు గారు, తండ్రి అయిన ఉద్దాలక మహల్ష, తన కుమారుడు, శిష్యుడు అయిన శ్వేతకేతువునకు '*యద్విజ్ఞానేన సర్వమిదం విజ్ఞాతం స్కాత్, తద్ బ్రహ్త*' (ఛాందీగ్యోపనిషత్తు) అని చెప్పి, పది తెరిస్తే సర్వము తెలుస్తున్నదో ఆ విజ్ఞానమును, బ్రహ్మమును గురించి అనేక ఉపనిషత్తులతో వివరిస్తూ '*తత్త్వమసి శ్వేతకేతో* అంటూ తామ్తిది సార్లు బోధించారు.

'యథా సౌమ్యెకేన మృత్పిందేన సర్వం మృ<u>ణ</u>ియం విజ్ఞాతం స్యాద్వాచారంభణం వికారీ నామధేయమ్, మృతికేత్యేవ సత్యమ్ । (ఛాందోగ్యోపనిషత్తు - 6.1.4). ఓ సామ్యా ! మట్టి ముద్దను తెలుసుకుంటే, మట్టితో తయారైన కుండలు, మూకుళ్ళు, ముంతలు, కుండీలు మొదలైనవన్నీ తెలుస్తున్నాయి. ఉన్నది ఒక్క మట్టే. అదే సత్యం. దాని నుండి తయారైనవన్నీ అసత్యములు. మూల సత్యము యొక్క వికారములు, మార్పు కలిగినవి, నశించిపోయేవి. ఏ మార్పు లేని అవికారము మట్టి. నామరూపములు వికారములు. నామరూపములకు ఆధారమైన పరబ్రహ్హము సత్యము, అవినాశి, మార్పు లేనిది. అదే విధంగా బంగారము మూల పదార్తము. ఆభరణములు దాని వికారము. అలాగే ఇనుము మూల పదార్ధము. దానితో చేయబడిన వస్తువులు వికారములు.

'స య పషా§్ణిమైతదాత్ర్యమిదగ్ం సర్యం తత్వత్యం శ్వతకేతి Ň ക്ളം, తత్వమసి (ఛాందోగ్వోపనిషతు - 6.8.7) అని వివరిసూ, సతును అసత్తును వివరిస్తూ, పరబ్రహ్త, లక్షణములను గురించి මට්ಯపరచి, 'බ්තු ఆ పరబ్రహ్హమువే అయి ఉన్నావు' అని బోధించారు. జహదజహల్షక్షణా వృత్తితో 'ఆ దేవదతుడే ఈ దేవదతుడు' అనీ, 'సా§యం ద్విజ' ఉదాహరణతో, బాల్యములో తప్పిపోయిన రాజకుమారుడు, మేకల గుంపులో **పె**లగిన కిశోరము సింహ කරස්

'మాందూక్యమేకమేవాలం ముముక్రూణాం విముక్తయే' అన్నారు. 12 మంత్రములతోనే పరిపూర్త బ్రహ్త బీధిస్తున్న జ్జానమును మాందూక్యోపనిషత్తుకు శ్రీ గౌడపాదాచార్యులవారు కారికలను (సూత్రాది వివరణ శ్లోకములు) వ్రాశారు. జగద్దరువులు భగవత్నాదాచార్యులు దశాపసిషతులకు భాష్యము వ్రాశారు. వాటి సహాయముతో మనము ఉపనిషతులను అధ్యయనం చేసి, అర్ధం చేసుకోవారి. ఈ మాందూక్యోపనిషత్తు ఓంకారమును వివలిస్కూ, 'అయమాతా, బ్రహ్త 'ను బీధిస్తున్నది. 'నామము' 'నామీ' అవిభక్తములు. నామము ఓంకారము, పరబ్రహ్త వాచకము. నామీ ఈ విశ్వము.

'సర్యం హ్యేతద్ బ్రహ్త. అయమాత్నా బ్రహ్త'. (మాందూక్యోపనిషత్తు - 2). ఈ సర్వము బ్రహ్మమే. ఈ అత్తయే బ్రహ్త. మన కంటికి కనుపించేది, కనుపించనిది అంతా బ్రహ్మమే. మనలో ఉన్న జీవాత్త కూడా బ్రహ్మమే ! ఈ ಜೆವಾತ್ತ್ರ జాగ్రదవస్థలో స్వప్నావస్థలో విశ్వుదుగా, తైజసుడుగా, సుషుప్పవస్థలో ప్రాజ్హుడుగా వ్యవహరిస్తూ తురీయావస్థలో సమాధి స్థితిలో తనను తానే ఆత్తనని గురిస్తాడు. అది గుర్తింపు కూడా కాదు. కేవల ఆత్తగా, పరమాత్తగా, సచ్చిదానందముగా, శుద్ధ చైతన్య రూపంగా భాసిస్తాడు. అన్ని పాదములలోను, అన్ని అవస్థలలోను ఉన్నది ఆత్ష అనీ, జీవాత్తకు, పరమాత్షకు చైతన్య భేదము లేదనీ రూపములో ఉపనిషతులోని ఈ మహావాక్యము 'అయమాత్తా బ్రహ్త' బోధిస్తున్నది. 'అయమ్'

ఉదాహరణలతోను, అనేక ఉపపత్తులతో 'తత్త్వమసి' మహావాక్యమును వివరించ వచ్చును. 'పకమేవాద్వితీయం సన్ నామరూప వివర్జితమ్ సృష్టే: ఫురాకధునాకప్పస్తు తాదృక్యం తదితీర్యతే ॥

(ఉపనిషత్కల్పతరువు - 1 - పేజీ 8) సృష్టికి పూర్వము పకము, అద్వితీయము, నామరూప రహితము, స్వజాతీయ, విజాతీయ, స్వగత భేదములు లేని ప చిద్రూప పరబ్రహ్తమున్నదో, అదియే తత్ఫదార్ధము. అదియే లక్షణా వృత్తితో సృష్టి తరువాత కూడా అదే లక్షణములు కలదిగా చెప్పబడుచున్నది.

'శ్రీశుర్దేహించియాతీతం వస్త్వత త్వం పదేరితమ్ 1 పకతా గ్రాహ్యతే నిశీతి తదైక్యమనుభూయతామ్ 11

గురూపదేశమును నిరంతరముగా విసుట వలన. అనవరతము మహావాక్యములను మననము చేయుట వలన ముక్తి పాందగోలన వ్యక్తికి - జీవునికి, 'నీవు స్తూల, సూక్ష్మ, కారణ శరీరములకు భిన్న మైన ವಾದೆವಿ' මබ బోధింపబడుచున్నది. ముముక్రువు 'తత్' పద అర్ధమును 'త్వం' పద అర్ధమును బాగుగా మననము చేసి, 'తత్' 'త్వం' ల ఐక్యతను అనుభవించ వలెను. నాలన మహావాక్యము 'అయమాత్సా బ్రహ్హ'. ఈ వాక్యము కూడా 'వివరణ వాక్యమే'. ఈ మహావాక్యమును 'సాక్షాత్మార వాక్యము'గా కూడా పండితులు పరిగణిస్తారు.

- 'ఇబ' లేక ఇతడు' అనే సర్వనామమునకు అనంతమైన అర్ధ వివరణ చెయ్యవచ్చును. 'అయమ్' 'ఇబ' అని దగ్గరగా ఉన్న దాన్ని అంటాము. 'అబ' అని దూరంగా ఉన్న దానిని అంటాము. అనిర్వచనీయమైన దానిని 'అబ' అంటాము. ప్రపంచంలోని ప్రతి వస్తువు దేనికదే, ప్రతి ప్రాణి ఎవలికి వారే తమను 'అయమ్' శబ్దముతో 'ఈ ఆత్త' అనీ 'ఈ నేను' అనీ చెప్పవచ్చును. కనుక 'అయమ్' అనేది విశ్వములోని సర్వ వస్తు జాతానికి, సర్వ ప్రాణికోటికీ వల్తిస్తుంది. 'అయమాత్తా,', 'ఈ అత్త' అన్నది అందలికీ, అన్నింటికీ కేంద్రమే ! ఈ అత్తే బ్రహ్మము అన్నప్పుడు ప్రతి మనిషి, ప్రతి ప్రాణి, ప్రతి వస్తువు పరబ్రహ్మమేనని సులభంగా గ్రహించవచ్చును. మనకు అన్నింటి కంటే అత్యంత సమీపంలో ఉన్నది మనలోని 'నేను'యే. ఆ నేను అనేదే 'అయమ్'. అదియే 'అత్త.' 'అయమాత్తా బ్రహ్త.'.

'నాం*తః ప్రజ్ఞం, న బహిః ప్రజ్ఞం, నేభయతః ప్రజ్ఞం,* న ప్రజ్ఞాన ఘనం, న ప్రజ్ఞం, నా5ప్రజ్ఞం, లదృశ్యమవ్యవహార్యమగ్రాహ్యమలక్షణమచింత్యమవ్యపదేశ్య మేకాత్త ప్రత్యయ సారం ప్రపంచోపశమం, శాంతం, శివమద్వైతం చతుర్ధం మన్యన్తే స ఆత్తా స విజ్ఞేయః' । (మాండూక్యోపనిషత్తు - 7). తులీయుడు అంతః ప్రజ్ఞుడు కాడు, బహిః ప్రజ్ఞుడు కాడు, ఉభయ ప్రజ్ఞుడు కాడు, ప్రజ్ఞుడు కాడు, బహిః ప్రజ్ఞుడు కాడు, ఉభయ ప్రజ్ఞుడు కాడు, ప్రజ్ఞున ఘనుడు కాడు, ప్రజ్ఞుడు కాదు, అప్రజ్ఞుడు కాడు. అయన అదృశ్యుడు, వ్యవహారానికి అందని వాడు, లక్షణ రహితుడు, చింతింపబడనివాడు, శబ్దముతో నిర్దేశింప వీలు కాని వాడు, పకాత్త ప్రత్యయ కారుడు, ప్రపంచేాపశముడు, శాంతుడు, శివుడు, అద్వెతుడు. అతడే ఆత్త. అతనినే తెలుసుకోవారి. 'స్వప్రకాశాSపరోక్షత్వమ్ అయమిత్యుక్తితో మతమ్ ١ అహంకారాది దేహాన్తాత్ ప్రత్యగాత్తే Sతి గీయతే ॥

(ఉపనిషత్కల్పతరువు - 1 - పేజీ 8) స్వయం ప్రకాశమై, అపరోక్షమై, 'అయం' శబ్ద వాచ్యమై, అహంకారాదులును, దేహమును కానిదైన ఆ పరబ్రహ్మము 'ప్రత్యగాత్త్త' అని చెప్పబడుచున్నది.

'దృశ్యమానస్య సర్వస్య జగతస్తత్వమీర్యతే బ్రహ్త శబ్దేన తద్ బ్రహ్తే స్వప్రకాశాత్త రూపకమ్' ॥ (ఉపనిషత్కల్పతరువు - 1 - పేజీ 8) కంటికి కనుపడు సమస్త జగమునకు తత్త్వము చెప్పబడుచున్నది. స్వయం ప్రకాశాత్త్రకమైన ఆ బ్రహ్త

రూపమే పరబ్రహ్హముగా చెప్పబడుచున్నది.

నాలుగు మహావాక్యముల గురించిన ఈ ఎనిమిది శ్తోకములు శ్రీ శుకరహస్యాపనిషత్తులో (21, 22 మరియు 23 మంత్రములు) බත්වර ක්සය් බිති කර්ගා කිරීම සිටින් සිටන් සිටින් සිටන් සතන් සිටන් සෙවන් සෙවන් සෙවන් සෙවන් සෙවන් සිටන් සෙවන් සෙවන నాలుగు మహావాక్యములు అనబడే నాలుగు స్థంభముల మీద, అనేక ఇతర మహావాక్య సదృశ వాక్య రూపమైన గోడలు, కిటికిలు, తలుపులు, కప్పులాంటి వాటితో నిర్తింపబడిన భవ్య, దివ్య, రమ్య హర్ర్వమే 'సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త' అనబడే మూలాధార మహావాక్యము. వేదములే! భవంతికి పునాది ఈ ఉపనిషత్తులే! మూలాధార మహావాక్యమే! మూలాధార **మహావాక్యమనబ**డే పైన, గొప్ప పునాది నాలుగు

మహావాక్యములనబడే స్థంభముల ఆధారంగా నిర్తింపబడిన దివ్య భవన సదృశమే అద్వెతము, వేద సారము. ఈ కనిపించే సర్వము బ్రహ్మమే! 'అయమాత్సా బ్రహ్త' అయినప్పుడు, ఈ జ్ఞానము కలగటమే బ్రహ్హము 'ప్రజ్ఞానం బ్రహ్త్ ' అయినప్పుడు, ఆ బ్రహ్తము నీవే అయి ఉన్నావు, 'తత్త్వమసి' అని గురువు శిష్యునికి బోధించగా, జీవాత్తే పరమాత్ర అనీ, నేనే పరబ్రహ్మమును, 'అహం బ్రహ్మాస్తి' అని సాధకుడు గుల్తించినప్పుడు, అది, ఇది, నువ్వు, నేను, సర్వము, జ్హాత, జ్హానము, జ్ఞేయము, జిజ్హాసువు, కర్త, కర్త, క్రియ, కరణము బ్రహ్హమే అయినప్పుడు జీవాత్త, పరమాత్తలు బ్రహ్హమే అయినప్పుడు, బోధకుడు, బోధ అందరూ, అన్నీ బ్రహ్హమే అయినప్పుడు బ్రహ్తేండము, పిండాండము బ్రహ్మమే అని నిరూపించ బడినప్పుడు 'అది తప్ప వేరొకటి లేదు' '*పకమేవాద్వితీయం*' (ఛాందోగ్యోపనిషత్తు - 6.2.1) అని శ్రుతి చెప్పన్నప్పుడు ఇవన్నీ కలిసి బోధిస్తున్నది 'సర్యం *ఖర్విదం బ్రహ్త*ి అనే కదా ! దీనికి 'మూలాధార మహావాక్యము' అని పేరు పెట్టవచ్చును కదా ! నాలుగు మహావాక్యముల సారము - 'సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త.' 'ఇదం సర్వం బ్రహ్త ఖలు'. 'ఖలు ఇదం సర్వం బ్రహ్త'. ఈ కనుపించే సర్వము - ప్రపంచమంతా - విశ్వమంతా, సృష్టి అంతా పరబ్రహ్మమే ! ఈ మూలాధార మహావాక్యమును 'విధి వాక్యము' అంటారు. అనగా ఎదురు ప్రశ్నించకుండా వేద ప్రమాణము వలన తప్పనిసలిగా అందరూ పాటించవలసిన వాక్యము, దైవ శాసనము. ఈ విధి వాక్య సారమే సర్వోపనిషత్తుల సారము, సర్వ వేద సారము, వేదాంత సారము. మనకు కనిపించే ఈ విశ్వము, స్థావర జంగమాత్తకమైన ప్రపంచము, సర్వ ప్రాణికోటి, ఇదంతా అ పరబ్రహ్తము యొక్క వ్యక్త రూపము. జగద్గురువులు శ్రీ అదిశంకర భగవత్పాదులు తమ భాష్యములో ఈ విషయమునే నిరూపించారు. 'తజ్జ' ని 'తస్తాతద్ బ్రహ్మణో జాతం' అని చెప్పారు.

తైత్రిలీయోపనిషత్తులో బ్రహ్హ లక్షణాలను ఇలా చెప్పారు - 'యతో వా ఇమాని భాతాని జాయనే, యేన జాతాని జీవన్తి, యత్ర్రయంత్యభసంవిశస్త్రి, తద్విజిజ్హాసస్య, తద్ బ్రహ్హేతి (తైత్రిలియోపనిషత్తు - భృగువల్లి 3.1.1). బ్రహ్హాచిస్తంబ పర్యంతమగు సమస్త భూతములు ఏ శక్తి నుండి పుట్టి, దేని చేత జీవించుచు, అంతములో దేనియందు ప్రవేశించుచున్నవా, అదియే పరబ్రహ్హము. దానిని గురించి తెలుసు కొనుము. ఈ విషయమునే భగవాన్ శ్రీ వేదవ్యాస మహర్నులు తమ బ్రహ్త సూత్రాలలో 'జన్నాద్యస్య యతి అన్న సూత్రంలో (1.1.2) చెప్పారు. జన్న మొదలైనవి - అనగా సృష్టి, స్థితి, లయలు ఎక్కడి నుంచి కలుగుతున్నాయో అదే పరబ్రహ్హము. 'తజ్జలాని' అనే పదము పరబ్రహ్హము యొక్క తటస్త లక్షణాలను తెరియజేస్తోంది. ఇదంతా - ఈ సృష్టి అంతా బ్రహ్హమేనని ఈ పదం తెరియ జేస్తోంది. బృహదారణ్యకోపనిషత్తులో 'నేతి నేతి' అంటూ దేనిని వివరించారో అదే ఈ పరబ్రహ్హము. 'ఇదం సర్యం' అని చెప్పబడిన ఈ సృష్టి అంతా బ్రహ్తమే! కనుక దేని నుంచి ఈ

ప్రశాంత సర్వము వస్మోందో, దానిని చిత్రముతో ధ్వానించాలి. మన భౌతిక పరిశీలనకు జీవుడు దేవుడు **ఉపనిషత్తులు** భిన్నంగా కనిపిస్తారు. కానీ 'పకమేవాద్వితీయం బ్రహ్త' (ఛాందోగ్యోపనిషత్తు 6.2.1.& 6.2.2) రెండు లేవు, ఉన్నది ఒక్కటే ఆని చెప్తున్నాయి. అదెలా సాధ్యం? అందుకే జగద్దురువులు శ్రీ ఆదిశంకర భగవత్నాదులు ఈ సృష్టిని మిథ్య అన్నారు. శుక్తి రజత ఎండమావులతో ಭුಂಂමමි, ಭුಂಂමනි, రజుసర్ప మృగతృష్ణతో వివలించారు.

భగవాన్ శ్రీ రమణ మహల్షి కూడా ఈ విషయాన్నే ఇలా చెప్పారు - అత్త జ్ఞాని సర్వత్ర అత్తనే చూస్తాడు. ప్రపంచం ఉన్నదో లేదో అతనికి అనవసరం. అతను మటుకు ఎల్లప్పుడూ అంతటా అత్తనే దల్శిస్తాడు. కాగితం మీద ఉన్న అక్షరాలను చదువుతూ ఆ భావాలలో మునిగిపాశతారు సాధారణ మానవులు. కానీ ఆ అక్షరాలకు ఆధారం కాగితం అని గుల్తించరు. జ్ఞానికి కాగితం మీద అక్షరాలు ఉన్నా, లేకపోయినా, అవి రాయాలంటే కాగితం ఆధారమని తెలుసు. అద్వైత వేదాంతులు కూడా ప్రపంచం లేదు అనలేదు, మనం చూస్తున్నది యదార్ధం కాదు అన్నారు.

తేజోజందు ఉపనిషత్తు (1.29) ఇలా చెప్తాంది -'దృష్టిం జ్ఞానమయాం కృత్యా పశ్యేద్ర్లహ్తమయం జగత్ జ్ఞానమయమైన దృష్టితో ప్రపంచమును బ్రహ్తమయముగా దర్శించవలెను. వేదములు, ఉపనిషత్తులు, దర్శనములు, శ్రీమద్ఘగవద్గీత కూడా ఈ సత్యాన్నే బోధిస్తున్నాయి. ఋగ్వేదములోని పురుష సూక్తము - 'ఫురుష పవేదగ్ం సర్వమ్...' అని చెప్పింది. ఈ సర్వము పురుషుడే! 'పురుష' అనే పదానికి అర్ధం ఇలా చెప్పారు - '*పూర్ణత్యాత్ ఫురుష*? అతడు పూర్ణుడు కనుక పురుషుడు, 'ఫుల శయనాత్ ఫురుష? అతడు పూర్ణుడు కనుక పురుషుడు, '*ఫుల శయనాత్ ఫురుష*? శలీరమనే పట్టణంలో ఉంటాడు కనుక పురుషుడు, '*పూరయతి సర్వం ఇతి ఫురుష*? సర్వమును పూలిస్తాడు కనుక పురుషుడు. పురుష సూక్తంలో విరాట్ఫురుష వర్ణన చేశారు. శ్రీకృష్ణ పరమాత్త ఆర్జునునికి విశ్వరూపాన్ని దర్శింపజేసిన వైనం గులించి శ్రీమద్ఘగవద్గీతలో విశ్వరూప సందర్శన యోగంలో తెలుసుకున్నాము.

దేవిడ్ బోహ్త్ అనే విజ్ఞాన శాస్త్రవేత్త 'ఈ ప్రపంచమంతా అఖండమనీ, దానిలో నిరంతరమైన అంతస్యంబంధం శాశ్వతంగా ఉంటుందని, అణువుల మధ్య విద్యుదయస్మాంత తరంగాల వంటి వార్తాహరులతో పని లేద'నీ చెప్పారు. మన విరాట్స్వరూప వర్ణన చెప్పే సత్యాన్నే బీరు అమోదించారు. మన శరీరంలోని తల నుంచి, తలపైని వెంట్రుకల నుంచి కాలి వేళ్ళ గోళ్ళ దాకా 'అపాదతలమస్తకః' అన్నట్లుగా ఒకే అఖండ శరీరమైనట్లుగా ఈ ప్రపంచమంతా ఒకే పరమాత్త యొక్క దేహము అని మన వేదాంతం నిరూపిస్తోంది. అదే 'సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్త,' వివరణ. దీనినే నేటి విజ్ఞాన శాస్త్రవేత్తలు అంగీకలస్తున్నారు. అథర్య వేదము (10.8.27) లో ఇలా ఉన్నది. 'త్వం గ్రీ, త్యం పుమానని,

త్వం కుమార ఉత వా కుమారీ, త్వం జీర్లో Sసి...' నీవే స్త్రీవి, నీవే పురుషుడవు, నీవే బాలుడవు లేక బాలికవు, నీవే జంగమాత్తకమైన సర్వము బ్రహ్తమేనంటూ ఇలా చెప్పారు -వృద్ధుడవు...' అంటూ సర్వమూ బ్రహ్హమేనని చెప్పింది. నారాయణ సూక్తంలో ఇలా చెప్పారు - '*విశ్వం నారాయణం* విశ్వమేవేదం దేవ మక్షరం పరమం పదమ్. *పురుషస్తద్విశ్వముపజీవతి...*' ఈ విశ్వమంతా నారాయణుడే! ఈ విశ్వమంతా ఆ పరమ పురుషుడే! '*భూతాని విష్ణు, భువనాని విష్ణు* - సర్వము విష్ణువే, బ్రహ్మమే! ముండకోపనిషత్తులో (2.2.12) ఇలా చెప్పారు -'బ్రహ్తెవేదమమృతం పురస్తాద్ బ్రహ్త పశ్రాద్ బ్రహ్త

*ଘଞ୍ଜି ମଧ୍ଭର ବିଶ୍ ପିନ* । అధశ్చోర్యం చ ప్రస్తతం బ్రహ్మెవేదం విశ్వమిదం వరిష్ఠమ్ 🕷 ఈ దృశ్యమానమైన జగత్రంతా అమృతమైన ఆ బ్రహ్హము

యొక్క రూపమే! ముందు, వెనక, పైన, క్రింద, దక్షిణ దిక్కులో, ఉత్తర దిక్కులో, కుడి పక్మన, ఎదమ పక్మన అంతటా బ్రహ్మమే నిండి ఉన్నది. ఈ జగత్రంతా బ్రహ్మమునందే ఉన్నది.

ఛాందోగ్యోపనిషత్తులో ఆరుణి మహర్వి తమ కుమారుడు, శిష్యుడు అయిన శ్వేతకేతువునకు బ్రహ్త నిరూపిస్తూ ತಾಮ್ತಿದಿ తత్వాన్ని సార్జు **'**స య ఏషాణిమైతదాత్ర్యమిదగ్ం సర్వం తత్పత్యం స ఆత్రా తత్వమసి శ్వేతకేతో' ලංභා పృథివ్యప్తేజస్సులతో నిర్తితమైన ఈ విశ్వమంతా బ్రహ్తమే అనీ ఆ బ్రహ్తము నీవేననీ - నీలోని ఆత్తేననీ బోధించారు.

శ్రీమద్దగవద్దీతలో పరమాత్త స్థావర 'బహిరంతశ్ర భూతానామ్ అచరం చరమేవ చ। సూక్ష్మత్వాత్తదవిజ్లేయం దూరస్థం చాంతికే చ తత్ 🛚

(భగవద్దీత - 13.16) చరాచర భూతములన్నింటికి బైట లోపల పరిపూర్ణముగా నుండువాడు, చరాచర రూపుడు అతదే. అతి సూక్ష్మ రూపుదైనందున తెలుసుకొన శక్యము కానివాడు, అతి దూరముగ, అతి దగ్గరగా నుండువాడు అతడే! ఆ పరబ్రహ్హమే!

'మత్తః పరతరం నాన్యత్ కించిదస్తి ధనంజయ। మయి సర్వమిదం ప్రాతం సూత్రే మణిగణా ఇవి 🛚

(భగవబ్దీత - 7.7)

తాను తప్ప ఇతరమేమీ లేదనీ, దారముతో మణులు కూర్తబడినట్లుగా, తనయందే ఈ విశ్వమంతా ఉన్నదని పరమాత్త చెప్పాడు. ఇది 'సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త 'మని చెప్పటమేగా!

'సమం సర్వేషు భూతేషు తిష్ఠంతం పరమేశ్వరమ్।

వినశ్వత్స్వవినశ్వంతం యః పశ్వతి స పశ్వతి ॥

(భగవద్దీత - 13.28)

నశ్వరములైన (నశించునది) చరాచర ప్రాణులయందు సమముగా స్థితుడైయున్న, నాశరహితుడైన పరమేశ్వరుడిని చూచువాదే నిజమైన ద్రష్ట.

సాగుతాయి సూక్తంలోని తరువాతి మంత్ర శ్లోకాలు. నాసబీయ సూక్తము యొక్క సారమేమిటంటే, ఈ సృష్టికంతటికీ మూలం అనిర్వచనీయమైన శుద్ధ తత్త్వము. దానికి నామరూపాలు లేవు. అది కేవలం చైతన్య పదార్ధమే. అది వివిధ కార్యముల నిర్వహణ శక్తి. దానికి ఆద్యంతాలు లేవు. నిరంతరంగా బీని కార్యక్రమాలు కొనసాగుతూనే ఉంటాయి. భూమి మీద ఈ అనంత సృష్టి పర్ఫడటానికి ముందు పగలు రాత్రి లేవు. వేడి చరి లేవు. వెలుగు కూడా లేదు. అంతా చీకటి. మానవ మేథకు అంతు పట్టని అనిర్యచనీయమైన ఒక 'శక్తి' ఉన్నది. దానినే 'బ్రహ్మము,' 'చైతన్య శక్తి' అంటారు. ఈ సృష్టికి అదే మూల జీజం. దాని నుంచే సృష్టి పర్పడింది.

> భగవద్గీత (13.19) లో పరమాత్త ఇలా చెప్పాదు -'*ఇతి క్షేత్రం తథా జ్ఞానం జ్ఞేయం చోక్తం సమాసతః* ।

మధ్ఘక్త పతద్విజ్ఞాయ మద్భావాయోపపధ్యతే ఇంత వరకు క్షేత్రమును, జ్ఞానమును, జ్ఞేయమును గురించి సంక్షిప్తంగా వివరించాను. ఈ తత్త్వమును సమగ్రముగా తెలుసుకున్న నా భక్తుడు నా స్వరూపాన్నే పాందుతాడు. భగవబ్దీతలోనే (4.24) లో

'బ్రహ్తార్పణం బ్రహ్తా హావి: బ్రహ్తా గెన్నై బ్రహ్తాణా హుతమ్ ।

బ్రహ్తైవ తేస గంతవ్యం బ్రహ్త కర్త సమాధినా ॥ అని, సర్వము బ్రహ్తమేనని చెప్పారు. జ్ఞానికి సర్వము బ్రహ్మమే! అశాశ్వతమైన జీవుడు, ఆ జీవునికి మూలమైన పరతంత్రమైన ప్రకృతి సర్వ తంత్ర స్వతంత్రమైన, శాశ్వతమైన

చతుశ్లోకీ భాగవతంలో మొదటి శ్లోకంలో శ్రీ కృష్ణ పరమాత్త ఇలా చెప్పారు -

'*లహమేవాసమేవాగ్రే నాశ్యద్యత్ సదసత్ఫరమ్* ৷

*పశ్చాదహం యదేతచ్చ యో 5 వ శిష్మత సాక్ స్త్హహమ్* ॥ నేనే సృష్టికి ముందర, సృష్టి ఉన్నప్పుడు, సృష్టి లయించినప్పుడు కూడా ఉన్నాను. ఇతరమైనది వేరొకటి లేదు. పదైతే సత్ కి, అసత్ కి పరమైనదో అది వేరే పదీ లేదు. 'అహమేవ అగ్రే ఆసమ్'. అన్నింటి కంటే, అందరి కంటే ముందు ఉన్నది నేనే. అంటే సద్రూపంలో ఉన్న నిర్గుణ నిరంజనమైన పరమాత్తే, అసత్తు రూపంలో అనగా సృష్టి రూపములో ఉన్నారు. 'నాసదీయ సూక్తం' లోను ఈ సత్యాన్నే చెప్పారు. అసలు ఈ సృష్టికి మూలాధారమేమిటి? అన్న ప్రశ్వకు సమాధానం ఋగ్యేదంలోని 'నాసదీయ సూక్తం' లో ఇలా చెప్పారు –

'నాసదాసీన్నో సదాసీత్ తదానీం నాసీద్రజో నో వ్యోమాపరో యత్।

కీమావరీవః కుహ కస్య శర్త్తన్న ంభః కిమాసీద్గహనం గభిరమ్ ॥ (ఋగ్వేద సంహితా, 10-129-1). సృష్టికి ముందు అసలు సత్తు లేదు, అసత్తు లేదు, అంతా శూన్యం వ్యాపించి ఉండి ఉంటుంది. అసలు శూన్యమే లేదేమో! భూమి లేదు, అకాశం లేదు మరియు ఆకాశానికి అవతల కూడా పమీ లేదు. సృష్టిని చెయ్యడానికి ముందు ఈ జగత్తు ఒక మూతతో కప్పబడి ఉన్నదా? ఆ మూతను దేనితో తయారు చేశారు? అసలు ఆ మూత ఉన్నదా? ఇది ఎవరికి తెలుసు? ఈ వీధంగా

అభివ్యక్తములే! పరబ్రహ్హము ಯುಕ್ಕ పరబ్రహ్హ స్వరూపములే! దీనిని తెలియజేయటానికే శ్రీ ఆదిశంకర భగవత్నాదులు జగత్తు వ్యావహారిక సత్తా అని, జీవుల అనుభవము ప్రాతిభాసిక సతా అని, యథార్థతః ఉన్నది బ్రహ్తము మాత్రమేననీ, అదే పారమార్ధిక సత్యమనీ సారము వివలించారు. సర్వ వేదముల, ఉపనిషత్తుల వ్రాసిన దశీాపనిషత్తులకు, భగవద్దీతకు అద్వెతమే! భాష్యములలో, బ్రహ్త సూత్రముల భాష్యములో ఆద్వెతమునే వివరించారు, స్థాపించారు జగద్గురువులు శ్రీ అదిశంకర **ఛాందీగ్యోపనిషద్మాష్యంలీ** భగవత్నాదులు. 'సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త, తజ్జలానీతి శాంత ఉపాశీత మంత్ర వాక్యమును వివరిస్తూ పరబ్రహ్హము నుంచి ఈ సృష్టి అంతా బహిర్గతమయిందనీ, బ్రహ్హములోకే లయమవుతుందనీ చెప్పి అద్వెత పరంగా మహావాక్యములను వివరించారు.

సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త అన్నదే అద్వైత సారము. అద్వైత సారమే సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త. మన శరీరంలోని వివిధ భాగాలలో ఉన్నది ఒకే చైతన్యం. ఒక వృక్షములో -మామిడి చెట్టలో వేళ్ళు, కాండము, అకులు, కాయలు, పళ్ళల్లో ఒకే చైతన్యం ఉంది. అలాగే సృష్టి అంతటిలో ఒకే చైతన్యం ఉంది. సచ్చిదానంద స్వరూపమైన ఆ సత్పదార్ధము సత్తు కాదు, అసత్తు కాదు. కనుక మనము ఆ సత్తును -సత్యమును 'సదసదతీత సత్' అనవచ్చును అని నాకు అనిపిస్తున్నది. 'సదసదతీత సత్ - సత్ కు, అసత్ కు అతీతమైన సత్.' ఉన్నది ఒక్క సుత్ మాత్రమే! ఆ సత్తే పరమాత్త. ఆ సత్తే విశ్వము. ఆ సత్తే సర్వము. దానినే 'సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త,' అని ఉపనిషత్తులు వివరించాయి.

ష్రాండింగర్ అనే విజ్ఞానవేత్త ఎన్నో పరిశోధనలు చేశాక, చివరికి ఉపనిషత్తులే తనకు పరిష్కారం చూపించాయని ప్రకటించాడు.

శ్రీమద్భాగవతంలో ఇలా చెప్పారు -

కం 🛚 లోకంబులు లోకేశులు

లోకస్థులుc దెగినం దుది నలోకం బగు పెం జీకటి కవ్వల నెవ్వం

దే కాకృతి వెలుఁగు నతని నే సేవింతున్ 🛚

(శ్రీ పాతనామాత్యుల అంధ్ర భాగవతము, అష్టమ స్యంథము, 75<sup>వ</sup> పద్యం). లోకాలను, లోకస్థులను, లోకేశులను దాటాక ఉన్న చీకటికి అవతల ఉన్న అఖండమైన వెలుగుతో ప్రకాశించే ప జ్యోతిస్స్యరూపుడున్నాడో అతనిని - ఆ పరబ్రహ్మమును నేను సేవిస్తాను. అదే సదసదతీత సత్తని చెప్పవచ్చును.

మహావాక్యములన్నింటి సారము అద్వెత జానమే! అఖందమైన, పకమేవాద్వితీయమైన, సర్వవ్యాపక, సర్వజ్ఞత్వ పరబ్రహ్తమే విశ్వ సర్వశక్తిమత్వ, వ్యాపక చైతన్యమని గుర్తించటమే! పరమాత్త ఈ విశ్వంలో అంతస్ఫూత్రంలా, ಅಂತರ್ಯಾಮಿಗಾ టన్నాడు. ಳ అంతర్యామిని గుర్తించాలంటే, 'సర్యం ఖల్విదం బ్రహ్తము'ను, అనగా ఈ సృష్టంతా పరబ్రహ్తమేనని తెలుసుకోవాలంటే, బ్రహ్త తత్త్వాన్ని శ్రవణం చెయ్యాలి,

మనసం చెయ్యాలి, నిబిధ్యాససం చెయ్యాలి. సాధన ద్వారా బ్రహ్త తత్త్వాన్ని అర్ధం చేసుకోవాలి, అనుభవంలోకి తెచ్చుకోవాలి. అప్పుడు '*నేహ నానాస్తి కించన* (కర. ఉ. -2.1.11) ఇక్కడ నానాత్వం లేదు,

'మృత్యోస్,మృత్యుమాప్యాతి య ఇహ నానేవ పశ్యతి (కఠ. ఉ. - 2.1.10) ఇక్కడ నానాత్వాన్ని చూస్తున్న వారు జన్త పరంపరలను పాందుతారు, అన్న ఉపనిషణ్తంత్రాల అర్ధం బోధపడుతుంది. సృష్టిలో ఎక్కడా నానాత్వం గోచలించదు. అంటే బాహ్యేంద్రియాలకు నానాత్వం గోచలిస్తున్నా, ఈ నానాత్వంలో ఉన్న పకత్వం కేవలం బ్రహ్తమేనని తెలుస్తుంది.

'*ఈశావాస్యమిదం సర్వం*' (ఈశావాస్యాపనిషత్తు -1) అని గ్రహిస్తారు. 'అనేక కోటి బ్రహ్మాండగ్ం సర్యం మిథ్యేతి నిశ్రిను (తేజోబిందూపనిషత్ - 5-54) అని చెప్తాంది ఉపనిషత్తు. ప్రపంచంలో ద్వేతం ఉంది, అనేకత్వం ఉంది. నానాత్వాన్ని మనం చూస్తున్నాము. కానీ మనం దేనిని చూసినా, ఎవలిని చూసినా ఉపాధి భేదమేనని గ్రహించాలి. గౌరవమిచ్చి ప్రవర్తించాలి. ఉపాధులకు తగిన అన్ని ఆభరణాలలో ఉన్నది బంగారమేనని మనకు తెలుసును. కానీ ఉంగరాన్ని వేరికి పెటుకుంటాము, గొలుసు మెడలో వేసుకుంటాము, గాజులు చేతికి తొడుక్కుంటాము. అలాగే ఈ ప్రపంచమంతా విభిన్న ఉపాధులలో కనిపించే పరబ్రహ్మమే అయినా, తల్లిని తల్లిగా, చెల్లిని చెల్లిగా, ఎవలిని అనుబంధానికి తగినట్టగానే గౌరవించాలి. వాలి

ఉపాధులను ఉపాధి ధర్నాలతోనే చూడారి. అలాగే వ్వవహరించాలి. కానీ ఉపాధులలోని అంతర్వామిని గురించగలగాలి. సర్వత్ర బ్రహ్తమునకు అభిస్త తను వ్యవహారానికి నామరూపాలను దర్శించాలి. మనం పెట్టుకున్నాము. నామరూపాలు బ్రహ్తము కాదు. బ్రహ్తము నామరూపాలతో అభివ్యక్రమవుతున్నది. ລົຄ వలన నామరూపాత్తక జగతు అభివ్యక మవుతున్నదో මඩ బ్రహ్హము.

మహర్నులు శ్రుతుల సారాన్ని తమ తపస్సమాధి స్థితిలో దర్శించి తాము దర్శించిన సత్యాలను, తమ అనుభవాలను షద్దర్శనాలుగా మనకు అనుగ్రహించారు. ఎవలి దృక్పథము వారిదే అయినా, సాంఖ్య, యోగ, న్యాయ, వైశేషిక, పూర్వ మీమాంస, ఉత్తర మీమాంస దర్శన కారులు చర్చించినది జీవుడు, ఈశ్వరుడు, ప్రకృతిలను గురించే! శాశ్వతానందమును పాందటమును గురించే!

సాంఖ్యులు 24 తత్త్వాలను, పురుషుని గురించి చెప్తారు. వాటిని గురించిన జ్ఞానం పాందితే కైవల్యం ప్రాప్తిస్తుందంటారు. '*సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్త*' జ్ఞానముతో సాంఖ్య జ్ఞానము సిద్దించింది కదా!

యోగ దర్శనము '*యోగస్టిత్తవృత్తి నిరోధి*' అని చెప్పింది. యోగశాస్త్రము చెప్పినట్లుగా చిత్తవృత్తులను నిరోధించి నిర్వికల్ప సమాధి స్థితిలో కరిగిన ఋతంభర ప్రజ్ఞతో మహర్నులు అనేక నిగూఢ రహస్యాలను వెల్లడి చేశారు. యోగము అంటేనే కలయిక. యుజ్ - యునక్తి,

Veda Samskruti Samiti

యుశ్క్తే - జతకూర్చ - అనే ధాతువు నుంచి యోగము అనే పదము పర్ఫడింది. యోగ దర్శనము ప్రకృతి గురించి, పురుషుని గురించి చెప్తూ '*అసంగో 5యం పురుష*ి' అని చెప్తుంది. యోగదర్శనము బోధించిన జీవాత్త పరమాత్తల కలయికే మహావాక్యముల సారము, అద్వైతము బోధించిన యోగము. ఈ విధంగా యోగశాస్త్ర పరంగా మహావాక్యముల భావమును గ్రహించారి. '*అహం బ్రహ్తే Sస్తి*' అనుభవమే నిర్వికల్ఫ సమాధి స్థితిలో సాధకునికి కరిగే ఆత్తానుభూతి. వైశేషిక దర్శనం కూడా అణువుల గురించి, పదార్ధం గురించి చెప్పంది. పదార్ధ జ్ఞానంతో యదార్ధ జ్ఞానం కరిగి, '*జ్ఞానాదేప* తు *కైపల్యం*' కనుక ముక్తి లభిస్తుంది. మహావాక్యముల సారము యదార్ధ జ్ఞాన బోధయే!

ఉత్తర మీమాంస అయిన వేదాంత దర్శనంలో ద్వైత, అద్వైత, విశిష్టాద్వైత సిద్ధాంత కర్తలు ఉపనిషత్తులకు, బ్రహ్త సూత్రములకు భాష్యములను తమ తమ సిద్ధాంతములకు అనుగుణంగా వివరించారు. ద్వైత సిద్ధాంతమును ప్రతిపాదించిన శ్రీ మధ్వాచార్యులవారు '*తత్త్యమని*' మహావాక్యమును - అతత్ త్వమసి అంటూ అక్కడ అవగ్రహం ఉన్నట్టుగా గ్రహించారు.

'స య పషాణిమైతదాత్త్యమిదగ్ం సర్వం తత్ళత్యం స ఆత్తా Sతత్వమని శ్వేతకేతి అంటూ,

'తత్త్వమసి' అని కాకుండా, '*అ తత్ త్వం అసి*' నీవు ఆ పరబ్రహ్తము కావు. జీవుడు బ్రహ్తము భిన్నులు - అని వివలించారు. శ్రీమద్దాగవతము, నిష్మామ కర్త, యోగమును బోధించిన శ్రీమద్ధగవద్గీత కూడా '*సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్త*,' బోధించిన అద్వైతాన్షే బోధించాయి. శ్రీమద్ధాగవతంలో ప్రహ్లాదుడు సర్వత్ర హరి దర్శనం చేశాడు. విశ్వాన్ని విష్ణు స్వరూపంగా దర్శించాడు. కనుకనే అన్నింటిలోను అతనికి హరియే దర్శనమిచ్చాడు.

మ ॥ కలడంభోధి కలండు గాలి కలడాకాశంబునం గుంఢినిం గలడగ్నిస్ దిశలం బగళ్ళనిశలన్ ఖద్యోత చంద్రాత్తలం గలడోంకారమునం ద్రిమూర్తుల త్రిలింగ వ్యక్తులందంతటన్

గలడీశుండు గలండు తండ్రీ! వెదకంగానేల యీయాయెందెన్ ॥

(శ్రీ పాతనామాత్యుల అంధ్ర భాగవతం, సప్తమ స్కంథం -274<sup>ప</sup> పద్యం).

> కం ॥ ఇందు గలడందు లేదని సందేహము వలదు చక్రి సర్వోపగతుం డెందెందు వెదకి జూచిన నందందే గలడు దానవాగ్రణి వింటే ॥

(శ్రీ పాశతనామాత్యుల ఆంధ్ర భాగవతం, సప్తమ స్మంథం -275<sup>వ</sup> పద్యం).

ఎక్కడ చూచినా ఉన్నది పరతత్త్వమే! వెతికి తెలుసుకోవారి. అదే '*సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్త*'. మనము ఉపాధులలో ఉంటున్నంత కాలము, ఉపాధులలో ఉంటున్నామని భావిస్తున్నంత కాలము ఉపాధి ధర్తాలను తప్పక పాటించారి. కానీ బ్రహ్త తత్వాన్ని గ్రహించి,

దర్శించి, అనుభవించ గరిగిన వాలకి, బ్రహ్త నిష్ఠులకు, అద్వెతులకు ప్రపంచంలో నానాత్వం గోచలిస్తున్నా, వాలకి నానాత్వం గోచలించదు. బ్రహ్మమే సాక్షాత్కలిస్తుంది. కుమ్తలవానికి మట్టితో చేయబడిన సమస్త పలికరాలలో మట్టే గోచలిస్తుంది. స్వర్ణకారునికి సమస్త స్వర్ణాభరణాలలోను బంగారమే గోచలిస్తుంది, అభరణ రూపం గోచలించదు. అలాగే అద్వైతికి, బ్రహ్మజ్ఞానికి విశ్వంలో సర్వత్ర పరమాత్తే గోచలిస్తాడు. సర్వంలో తనను చూస్తాడు, తనలో సర్వాన్నీ చూడగలుగుతాడు. అలా అనుభవించ గలగటమే '*సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్త*,' దర్శనం!! దత్తాత్రేయ స్వామి వద్ద ఉపదేశం పాందిన కార్తవీర్యార్జునుడు తన గురువుతో ఇలా చెప్పాడు -

'దేశే కాలే పదార్గే వా చిదాత్తె కో విభాతి మే।

చిదాశందో మహాత్రేశ పదార్ధో నస్యే న విద్యతో దేశంలో, కాలంలో, పదార్ధంలో అంతటా చిదాశందమే కనిపిస్తోంది. చైతన్యం కంటే వేరే వస్తువు లేనేలేదు. ఉన్నది ఒక్క బ్రహ్మమే! ఆ బ్రహ్మమే అందరిలో జీవాత్తగా ఉన్నాదు. విశ్వంలోని ప్రతి వస్తువుగా భాసిస్తున్నాడు. అయనే భోజ్యము, భోక్త. విరాట్స్వరూపంలో విశ్వమంతా వ్యాపించి ఉన్నది బ్రహ్మమే ! ఈ విశ్వ శక్తితో అనుసంధానం చేసుకోగలిగిన సాధకులు, బ్రహ్మజ్ఞులు తృప్తి పాందితే విశ్వం మొత్తం తృప్తి చెందుతుంది. అటువంటి వారు తమలోని ప్రకృతిని స్థంభింప జేస్తే, బైట విశ్వంలోని ప్రకృతి స్థంభించితేతుంది. ఈ సత్యాన్నే ధృవ చరిత్ర సృష్టం చేస్తున్నది. ఐదేళ్ళ పసి బాలుడు ధృవుడు శ్రీమన్నారాయణుని గురించి తీవ్రమైన తపస్సు చేస్తూ, తన ఊపిరిని స్థంభింప జెయ్యగానే, అతను విశ్వాత్త్రతో అనుసంధానించబడ్డాడు కనుక, విశ్వంలోని సర్వ ప్రాణికోటి స్తంభించి పోయింది, వాయువు స్తంభించిపోయింది. వెంటనే ధృవునికి అప్పటి వరకు అతని హృదయంలో దర్శనమిస్తున్న శ్రీ హరి అతని కళ్ళ ముందు సాక్షాత్మరించాడు.

శ్రీ కృష్ణ పరమాత్త, ద్రౌపదీదేవి దగ్గర ఉన్న లక్షయ పాత్రలోని ఒక్క అన్నం మెతుకును నోట్లో వేసుకుని 'విశ్వం తృష్యతామ్' అనగానే, దుర్యోధనుడు పంపగా ధర్తరాజును పరీక్షించటానికి వచ్చిన యాభై వేల మంది శిష్యులతో సహా దుర్వాస మహర్నికి కడుపులు నిండిపోయాయి. అదీ పిండాండ బ్రహ్తాండముల సమన్వయము. ఇవన్నీ ఎలా సాధ్యమయ్యాయి అంటే, ఈ విశ్వమంతా బ్రహ్మమే కనుక! '*సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్త*' కనుక! అది తెలుసుకుని 'శాంత ఉపాసీత' అని చెప్పారు.

ఛాందోగ్యోపనిషత్తు పంచమాధ్యాయములో 'ప్రాణదేవతోపాసన', 'వైశ్వానరోపాసన' లను వివరిస్తూ 'ప్రాణదేవతోపాసన', 'వైశ్వానరోపాసన'లను చక్కగా తెరిసిన జ్ఞాని భుజిస్తే, సకల జగత్తు తృప్తిని పాందుతుందని చెప్పబడినది. సకల ప్రాణులయందు ఉండే అత్త ఒక్కటి ఐనప్పుడు మాత్రమే లది సంభవమువుతుంది. అత్తలు వేరైనచో నది సంభవము కాదు. కనుక దీనివలన కూడా ''సర్వం ఖల్విదం బ్రహ్త.'' అని గ్రహించవచ్చును.

దేవీ మాహాత్త్యము లేక దేవీ సప్తశతిలో అది పరాశక్తి తనలోనుంచే తన శక్తినే వివిధ దేవతా మూర్తులుగా సృష్టించి యుద్ధం చేస్తుంటే శుంభుడు జగన్నాతతో 'ఒక్క దానివే యుద్ధం చేస్తానని ఇంతమందిని వెంట తీసుకొచ్చావే?' అంటాడు. దానికి అమ్తవారు –

'*పకైవాహం జగత్యత్ర ద్వితీయా* కా మమాపరా 🛛

పశ్రైతా దుష్ట మయ్యేవ విశంత్యో మద్విభూతయి ॥ అని పరికి, దేవతలందరినీ తనలో రీనం చేసుకుని పక మూర్తిగా భాసించింది. ఉన్న శక్తి ఒక్కటే. అదే అనేకంగా భాసిసాక్తింది.

మహావాక్యముల వైజ్యానిక పరంగా కూదా వివరణను వివరంగా గ్రహించాము. ಇಂಕಾ తెలుసుకోవాలంటే - 'యతో వా ఇమాని భూతాని జాయనే, యేన జాతాని జీవంతి, యత్ర్రయంత్యభసంవిశని తద్ బ్రహ్తేతి ' అన్న మంత్రము తైత్తిలీయోపనిషత్తులోని మంత్రము - 'ఆత్తన ఆకాశస్వంభూతః, ఆకాశాద్వాయుః, వాయోరగ్నిః, అద్భ్య: పృభివీ, పృథివ్యాం ໍ **ఓషధ**యః, ఓషధీభ్యో Sన్నమ్, అన్నాత్పురుషః... 'అన్న మంత్ర అర్థమును బోధిస్తున్నదని గ్రహించవచ్చును. ఆధునిక విజ్ఞాన శాస్త్రవేత్తలు పరిశోధనలో దీనినే నిరూపించారు. విజ్ఞానశాస్త్రము - ఫిజిక్స్ పదార్ధము ಗುಲಿಂವಿ, శక్తిని ಗುರಿಂವಿ చెప్పంది. మహావాక్యము ప్రకృతి మహావాక్యములు, మూలాధార గురించి, పదార్థముల గురించి మాత్రమే కాకుండా, పదార్థముల మూలతత్త్వాన్ని గురించి విశ్లేషించి, ఉన్న తత్వము పరబ్రప్తామేనని నిరూపించాయి.

విజ్ఞానశాస్త్రము మొదట్లో పదార్ధము వేరు, శక్తి వేరని భావించినా, అనేక పరిశోధనల తరువాత రెండు ఒక్కటేనని నిర్దారణ కొచ్చిందనవచ్చును. ప్రతి వస్తువు అణువుల ఎలక్టాన్ లు న్యూట్రాన్లు తిరుగుతూ ఉంటాయి. ఈ అణువులన్నీ జద పదారాలా? చైతన్య స్వరూపాలా? అన్న సందేహం కలుగుతుంది. అణువులు జదమైతే, ఈ ప్రపంచమంతా జదమవుతుంది. అప్పుడది దృశ్యమవుతుంది. అనగా చూడబడేది అవుతుంది. అలా కాక, అది చైతన్యమైతే, ద్రష్ట అనగా చూచేది అవుతుంది. మైకేల్ లాల్ బోల్ట్ అనే విజ్ఞానశాస్త్రవేత్త తన 'తత్త్వశాస్త్రము మరియు నూతన భౌతిక శాస్త్రము' అనే గ్రంథంలో 'ఈ ప్రపంచము ఏక కాలంలో దృశ్యము మరియు ద్రష్ట కూడా అవుతోంది' అని వ్రాశారు. అద్వేత వేదాంతము దృక్కు, దృశ్యము, ద్రష్ట అనే త్రిపుటి గురించి చెప్తుంది. త్రిపుటి పకమైతే కరిగే అద్వేత స్థితిని చెప్తుంది. మైక్రో ఫిజిక్స్ కూడా ఇదే సిద్దాంతాన్ని ధృవపరుస్తోంది.

జగద్గురువులు శ్రీ ఆదిశంకర భగవత్పాదులు తమ 'దృగ్ధ్రశ్వ వివేకము'లో ఇలా చెప్పారు. -

రూపం దృశ్యం లీచనం దృక్ తద్భశ్యం దృక్తు మానసమ్।

దృశ్యా ధీ వృత్తయస్శాక్షీ దృగేవ న తు దృశ్యతే 🛚

ఒక వస్తువు కనిపిసాక్తింది. అది దృశ్యము. దానిని చూచే దృక్కు కన్ను. ఈ కన్ను ఆ వస్తువును చూసాక్తింది

కనుక అది దృక్ అయింది. కానీ ఈ దృక్ అయిన కన్ను దృశ్యమవుతోంది. దీనిని మనస్సు చూస్తోంది. కనుక మనస్సు దృక్. మనస్సు దృశ్యమవుతోంది. దానిని చూసే ద్రష్ట ఆత్త్ర. ఆ ఆత్త్ర కనుపించదు. దానినే తెలుసుకోవాలి.

1932<sup>లి</sup> సంవత్సరంలో మాక్స్ ప్లాంక్ లనే విజ్ఞాన శాస్త్రవేత్త 'చైతన్యంలో నుంచే పదార్ధం ఉద్ఘవిస్తున్నదని నేను విశ్వసిస్తున్నాను' అని చెప్పారు. అంటే పదార్ధము, చైతన్యముగా భాసిస్తున్నది పరమాత్త శక్తే! పరమాత్తే!

సృష్టి అంతా చైతన్య స్వరూపమే! స్పందనే! దీనినే మన పురాణములు 'నటరాజ నాట్యము' గా వల్లించాయి.

మానవ జీవిత పరమ గమ్యము శాన్తమే! అన్ని గుణములు, మనోవికారములు, భావములు అన్నీ అణిగిపోయిన స్థితి శాంతము. మనస్సు అల్ల కల్లో లముగా సున్నప్పుడు, విషయ వాసనలతో కలుషిత మైనప్పుడు మనసుకు, చిత్తమునకు ప్రశాంతత కలుగదు. కొలనులో రాయి వేసినప్పుడు ఆ నీటిలో అలలు లేచి అల్లకల్లో ల మవుతుంది. అలాగే మనస్సు కూడా లొకిక వాసనలు అణిగి చిత్తము ప్రశాంత మవాలి. ప్రశాంతమైన చిత్తమున్నప్పుడే ధ్యానము, వివేకము, పకాగ్రత, యథార్ధ జ్ఞాన గ్రాహక శక్తి కలుగుతాయి.

జగద్గురువులు శ్రీ ఆది శంకరాచార్యులు ఇలా చెప్పారు - '*ఆదౌ బ్రహ్తే హమస్తీత్య సుభవ ఉదితే, ఖల్వహం* బ్రహ్త పశ్చాత్ 1 ముందు నేను దేహము కాదు, బ్రహ్మమును అనే జ్ఞానం కలిగితే, తరువాత ఈ సర్వము బ్రహ్మమనే జ్ఞానం కలుగుతుంది.

ముండకోపనిషత్తు (3.2.3) ఇలా చెప్తాంది – నా Sయమాత్తా ప్రవచనేన లభ్యో న మేథయా న బహునా శృతేన 1

యమేవైష వృణుతే తేన లభ్యః తస్వెషాత్తా వివృణుతే తనూన్ స్వామ్ 11

ప్రవచనములు వినటం వల్ల కానీ, మేథస్సు చేత కానీ, శ్రవణము వలన కానీ అత్త పాందబడదు. ప జిజ్ఞాసువు అత్తను పాందగోరుతాడో అతనికి అత్త తన స్వరూపమును దర్శింపజేస్తుంది. అనగా అతనికి అత్త జ్ఞానము కలుగుతుంది.

బ్రహ్త జ్ఞానము పాందాలంటే, సాధన చతుష్టయ సంపన్నుడె, త్రిగుణాతీతుడయి, సద్దురువునాశ్రయించి, మహావాక్యోపదేశము పాంది, గురువు 'తత్వమసి' అని తెరియజేయగా, శ్రవణ, మనన, నిదిధ్యాసనలతో 'లహం బ్రహ్హ్ నిస్తి' ని అనుభవించారి. 'సర్వం ఖర్విదం బ్రహ్తి' అనే మూలాధార మహావాక్యమును గ్రహించినప్పుడు 'వసుధైక కుటుంబకమ్', అందరూ ఒక్క కుటుంబమేనన్న భావన స్థిరపడుతుంది. అందరిలోని ఆత్ర ఒక్కటేననీ, కేవలము ఉపాధులలోనే భేదమున్నది తప్ప, సర్వమునకు మూలమొక్కటేననీ, సమానమేనన్న మనమందరమూ జ్జానము కలుగుతుంది. మనమందరము, సర్వ మానవాళి,

సర్వ ప్రాణికోటి సమానమే! భేదము కేవలము ఉపాధులకే! 5. శ్రీమదాంధ్ర భాగవతము ప్రతి ఒక్కరూ తమకు పకృతితో, తోటివాలితో, పరమాత్రతో 6. ఋగ్వేద సంహితా ఉన్న అనుబంధాన్ని, బంధాన్ని గుర్తించి, తాము, వారు 7. అథర్య వేద సంహితా సమానమే, అభేదమేనని గుర్తించినప్పుడు, తమలో ఉన్న 8. చతుశ్రోకి భాగవతం అత్తే, తమలో ఉన్న చైతన్యమే అందరిలోను ఉన్నదని 9. వేదాలలో వైజ్ఞానిక విశేషాలు - శ్రీ కుప్పా వేంకట గురించినప్పుడు, ఉపాధి ధర్నాలను గౌరవించాలనీ, పాటించాలనీ గుర్తించినప్పుడు అందరినీ తమతో సమానముగానే ప్రేమిస్తారు, గౌరవిస్తారు. సర్వే సర్వత్ర శాంతి, సామరస్యము నెలకొని పృథ్వియే స్వర్గముగా మారుతుంది. కరియుగం కృతయుగమవుతుంది.

'కృణ్యంతో విశ్వమార్యమ్' అన్న మహర్పి వాక్కులు నిజమవుతాయి. పరస్ఫరము ప్రేమ భావన, సుహృద్వాతావరణము, ఆనందము వెల్లి విరుస్తుంది. విశ్వశాంతి నెలకొంటుంది.

## - ఓం తత్పత్ —

ఈ పత్ర సమర్ళణకు సంప్రదించిన గ్రంథములు -

- 1. ఉపనిషత్కల్పతరువు ప్రథమ, ద్వితీయ, తృతీయ సంపుటములు. ప్రార్ధనాగాన ప్రచార సంఘము, ప్రకాశకులు, విద్వాన్ గఱ్లె సత్వనారాయణ గుప్త, సత్యనారాయణ పురం, విజయవాడ.
- 2. శ్రీ శుకరహస్యాపనిషత్తు
- 3. శంకర భాష్యము ఛాందోగ్యోపనిషత్తు
- 4. శ్రీమద్దగవద్దీత

కృష్ణమూర్తి

రచయిత్రి గురించి



డాక్టర్ సోమంచి (తంగిరాల) విశాలాక్షి, ఎమ్.పి. (తత్వశాస్త్రం), ఎమ్.పి. (సంస్కృతం), ఎమ్.ఫిల్., పి.హెచ్.డి., - వీరు హైదరాబాద్ లో ప్రభుత్వ డిగ్రీ కళాశాలలో సంస్కృతం ప్రాఫెసర్ గా పదవీ విరమణ చేసియున్నారు. వీరు సంస్కృత భారతి నిర్వహించే వివిధ పలీక్షలకు హాజరయ్యే విద్యార్థులకు మరియు సంస్కృతం ఎమ్.పి. చదివే విద్యార్థులకు పాఠములను బోధించే

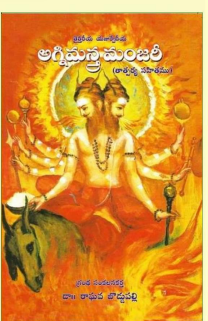
అనుభవయుక్త అధ్యాపకులు. వీరు సంస్కృత భారతిలో శిక్షికా మరియు కార్యకర్త. శ్రీమతి విశాలాక్షి గారు అధ్యాత్తికవేత్త మరియు సనాతన ధర్తముపై ఉపన్యాసాలు ఇస్తుంటారు. వీరు వన్ వరల్డ్ యూనివర్శిటీ ట్రష్ట్ అనే సంస్థలో చీఫ్ మేనేజింగ్ ట్రస్టీగా పనిచేశారు. రక్షా ఇంటర్నేషనల్ ఫౌండేషన్ వారు వీరికి విశిష్ట మాతృమూర్తి జరుదునిచ్చి సత్యరించారు. వీరు వేద సంసృతి సమితి (VSS)లో వైస్ ప్రెసిడెంట్ మరియు సీనియర్ ఫ్యాకర్టీ, సనాతన ధర్తంలో సర్టిఫికేట్ కోర్శులో అసోసియేట్ డైరెక్టర్. వీరు వేద సంస్కృతి సమితి నిర్వహిస్తున్న సనాతన ధర్తము సర్టిఫికెట్ కోర్కు విద్యార్థులకు పాఠములను బోధిస్తున్నారు.

ဂ္ပဝတ္

అగ్నిమన్తమంజలీ

స్సమిక్రా

వేద గ్రంథాలను అనుసరించి, ప్రతి మౌళిక శక్తికి ఒక అధిష్మాన దేవత ఉంటుంది. తేజస్సు, నిప్ప మరియు వేడి యొక్క అధిష్మాన దేవత 'అగ్ని'. అగ్ని, అష్టదిక్పాలకులలో ఒకరు. అగ్నిని ఎఱ్ఱటి శరీరంతో సనాతనుడుగా, శాశ్వతమైన జీవిగా సూచిస్తారు. అగ్ని దేవునకు పడు చేతులు, నాలుగు కొమ్తులు, పడు నాల్కలు, రెండు ముఖాలు, మూడు పాదాలు ఉంటాయి. అగ్ని ప్రసన్నవదనుడు. మేష వాహనుడు. కుడివైపు నాలుగు చేతుల్లో - శక్తి, అన్నం, సృక్, సృవం; ఎడమవైపు మూడు



చేతుల్లో - తోమరం, వ్యజనం, ఘృతపాత్ర, ధరించి ఉంటాడు. అగ్ని అల్లిన జుట్టు కరిగి ఎఱ్ఱటి వస్త్రాలు మరియు యజ్హ్షోపవీతము ధరించి ఉంటాడు. ఇది యజ్ఞ దేవుడైన అగ్నిరూపం.

చతుర్వేదములలో అగ్ని ప్రధానమైన దేవత. కృష్ణ యజార్ఫేద తైత్రిలీయ సంహితలో ఉన్న నలభై (40) అధ్యాయాలలో, ముప్ఫెఒక్క (31) అధ్యాయాలలో అగ్నిదేవత వైశిష్ట్యత పేర్కొనబడింది. ఈ 31 అధ్యాయాల్లో అగ్ని సత్యభాషణం మొదలగు సామాన్య ధర్తాలను చక్కగా పరిపారిస్తూ, సత్యవ్రతాన్ని నిర్వహించేవారికి అండదండలనిస్తాడు. అగ్నికి లోకంలోని ప్రతివిషయం తెలుసు. విజ్ఞానస్వరూపుడైన ఇతడు తనను ఆరాధించేవాళ్ళకు జ్ఞానాభివృద్ధిని కలుగజేస్తాడు.

లగ్ని మంత్రములతో కూడిన 'లగ్నిమన్త మంజరీ' అనే గ్రంథం డా. రాఘవ బొడ్డుపల్లి సంకలనం చేసి, ప్రచురించినారు. తైత్రిలీయ యజుర్వేదంలో వెల్లడిచేయబడిన కొన్ని (251) అగ్ని వైశిష్ట్య, విశేషణములతో కూడిన మంత్రములు, వాటికి తెలుగు తాత్ఫర్యము ఈ గ్రంథమునందు పాందుపరచబడినవి.



Veda Samskruti is an inherent intellectual property of Bhaarata dEsham. It is the basic duty and right of every citizen in Bhaarata dEsham to protect this Intellectual property. Indian Constitution and Law provides provision for protection and preservation of its culture, its monuments, architecture etc.

The Chaturvedas said to have 1131 shaakhaas right up to the time of Aadi Shankaraachaarya and thereafter during last more than ten centuries, many shaakhaas are out of practice due to various reasons and presently only seven shaakaas are in the practice of Guru shiShya parampara.

There is a need to continuously preserve these available shaakhaas which may likely to disappear in future due to various external forces acting in the country vigorously with the power of money and global politics. It is time for the intellectuals of Bharata dEsham to wake-up and work collectively to protect and preserve Veda Samskruti of Bharata dEsham, by empowering the Youth of Bharat dEsham, the future care takers of this great Indian Heritage, with suitable education of our correct history and culture.

The above background lead to formation of this Veda Samskruti Samiti which is registered under Societies acts of Government of Telangana, with Regd. No. 961/2016 by Sri A.H. Prabhakara Rao, who is the Founder and President of the Samiti.

The vEda vaaNee e-journal, ISSN 2583-9020, is now publishing its Volume 1, Issue 4, January 2024.